
PROGETTO  DI  FORMAZIONE  RIVOLTO  
ALLE  SCUOLE  SUPERIORI

fondazionecampaniadeifestival.it

ADOTTA UN FILOSOFO+UNO SCIENZIATO 2023
in collaborazione con



Regione Campania

Presidente
Vincenzo De Luca

Direzione generale per le politiche 
culturali e il turismo
Direttore
Rosanna Romano

Fondazione Campania dei Festival

Amministratore unico
Alessandro Barbano 

Direttore artistico 
Ruggero Cappuccio

Segretario generale 
Alessandro Russo

Revisore unico 
Umberto De Blasio



ADOTTA UN FILOSOFO
+ UNO SCIENZIATO
Progetto di formazione 
rivolto alle Scuole Superiori



FO
TO

 S
A

LV
AT

O
RE

 P
A

ST
O

RE



FO
TO

 S
A

LV
AT

O
RE

 P
A

ST
O

RE





10 11ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023 ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

INDICE

IL PROGETTO	 16

VINCENZO DE LUCA	 19
Presidente Regione Campania	

ALESSANDRO BARBANO	 20
Presidente Fondazione Campania dei Festival	

RUGGERO CAPPUCCIO 	 23
Direttore Artistico Fondazione Campania dei Festival	

MASSIMO ADINOLFI, PAOLO MASSAROTTI	 26
Curatori del progetto	

LE SCUOLE	 30

GLI ALUNNI	 34

FILOSOFI + SCIENZIATI	 38

MASSIMO ADINOLFI	 42

ANTONELLO ASTARITA	 44

GIOVANNI BISOGNI	 46

ANTONIO BRANCA	 48

DANIELA CALABRÒ	 50

MICHELE CAPASSO	 52

NICOLA CAPONE	 54

ANTONIO CAVALIERE	 56

AGOSTINO CERA	 58

FABIO CIARAMELLI	 60

GIOVANNI COVONE	 62

MARIANNA CRISPINO	 64

ROSANNA DEL GAUDIO	 66

ALESSIA FARANO	 68

ANGELO FIERRO	 70

LUCIANO GAUDIO	 72

GIANLUCA GIANNINI	 74

DARIO GIUGLIANO	 76

GIULIO GORIA	 78

DAVID IACOPINI	 80

ALESSANDRO IANNACE	 82

LUCA LO SAPIO	 84

PIETRO MAFFETTONE	 86

FRANCESCO MANCUSO	 88

FELICE MASI	 90

PAOLO MASSAROTTI	 92

ANTONELLO MERLINO	 94

GIUSEPPE MORO	 96

FRANCESCO ORIENTE	 98

MASSIMO PALMA	 100

ROSALIA PELUSO	 102

GIUSEPPE PERRUOLO	 104

FRANCESCO PIRO	 106

FEDERICA PITILLO	 108

ALBERTO PORZIO	 110

PASQUALE RAIA	 112

MARIA ROMANO	 114

FRANCESCO RUFFO	 116

MARCO RUSSO	 118

GIUSEPPE SACCONE	 120

ARTURO TAGLIACOZZO	 122

NICOLA ZAMBRANO	 124







16 17ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023 ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

L’edizione 2023 del progetto di formazione che la Fondazione 
Campania dei Festival dedica alla filosofia e alla scienza è giunto 
alla sua quarta edizione. Con la curatela scientifica di Massimo Adi-
nolfi e di Paolo Massarotti, in collaborazione con l’Università degli 
Studi di Napoli Federico II e d’intesa con l’Ufficio Scolastico Regio-
nale, il progetto Adotta un filosofo + uno scienziato ha raggiunto 
gli alunni delle scuole secondarie di tutto il territorio campano, re-
alizzando con gli studenti del quarto e del quinto anno un vivace 
confronto basato sulla diversità di approccio sul tema di questa 
edizione che è stato il confronto tra Oggettivo e Soggettivo.

Docenti e studiosi di storia della filosofia, teoretica, morale, bio-
etica, filosofia del diritto, ermeneutica, hanno incontrato fisici, bio-
logi, medici, architetti, ingegneri, esperti di ecologia, attraversando 
questioni che nascono dal presente, rispondendo alle domande 
dei giovani e dando loro molteplici strumenti di comprensione 
della realtà. Le comunità studentesche hanno avuto così la pos-
sibilità non solo di ascoltare le lectio magistralis di alcuni dei più 
prestigiosi studiosi del panorama nazionale, ma anche di andare 
più a fondo sulle questioni di loro interesse, grazie alla disponibilità 
dei docenti. Il percorso di formazione è terminato con la creazio-
ne di elaborati, nei quali gli studenti hanno potuto esprimere un 
punto di vista sulle questioni affrontate, utilizzando diversi codici 
espressivi. Non solo saggi, ma anche elaborati video, testi ludici, 
creativi, musicali, figurativi sul tema affrontato sono stati realizzati 
dai giovani partecipanti all’iniziativa. 

I lavori pervenuti sono poi stati giudicati da una commissio-
ne composta dai curatori del progetto e da alcuni rappresentanti 
della Fondazione Campania dei Festival che hanno scelto i più 
meritevoli premiandoli con un viaggio, durante una cerimonia 
pubblica, nel corso del Campania Libri Festival, la manifestazione 
dedicata ai libri, organizzata dalla Fondazione dal 5 all’8 ottobre 
al Palazzo Reale di Napoli.

«La scienza non poggia su un solido strato di roccia […]. È come 
un edificio costruito su palafitte». L’immagine delle palafitte di Karl 
Popper è tra le più celebri che siano state usate per illustrare la 

ADOTTA UN FILOSOFO 
+ UNO SCIENZIATO
IL PROGETTO

natura della conoscenza scientifica, o meglio: la sua base precaria. 
Se si torna indietro, alle «lunghe catene di ragionamenti, semplici 
e facili» che Descartes ritenne di poter poggiare invece sopra un 
fondamento inconcusso, si misura agevolmente quanta distanza 
separa i sistemi filosofici che, agli inizi dell’età moderna, dovevano 
garantire l’oggettività del sapere scientifico dalla coscienza meto-
dologica che accompagna oggi la ricerca nell’ambito delle scienze.

Significa questo che l’ambizione di pervenire a una verità og-
gettiva non è più giustificata? Naturalmente no, perché una verità 
oggettiva non è una verità definitiva. Ma allora che cos’è? E in che 
rapporto sta con la dimensione ad essa opposta, che siamo abi-
tuati (da un vocabolario pieno di risonanze filosofiche) a chiamare 
«soggettiva»? Come si traccia questa distinzione? Che è oggetto, 
e che è soggetto? Sono domande che inseguono da sempre tanto 
la scienza quanto la filosofia, e che si ripropongono oggi con una 
particolare urgenza, visto l’impatto che la scienza (e la tecnologia, 
sua alleata) ha nella sfera privata, ma anche, se non soprattutto, 
su decisioni pubbliche di grandissima rilevanza.

«Due cose riempiono l’animo di ammirazione e venerazio-
ne sempre nuova e crescente, quanto più spesso e più a lungo 
la riflessione si occupa di esse: il cielo stellato sopra di me, e la 
legge morale dentro di me» (Immanuel Kant, Critica della ragion 
pratica).

Scienziati e filosofi al plurale, perché l’articolazione di questa 
pluralità è parte della questione: c’è una sola scienza, un unico 
metodo scientifico, un’enciclopedia unificata delle scienze in cui 
si passa senza difficoltà da un sapere all’altro, oppure una simi-
le unificazione rappresenta solo un ideale regolativo remoto? E 
soprattutto: come si regolano i rapporti tra la scienza e gli altri 
saperi, fra le scienze cosiddette dure e le altre scienze un po’ meno 
dure, fra la verità sempre rivedibile della scienza e… cosa? Esisto-
no forse regimi diversi di verità? E come si regolano i rapporti fra 
la scienza, i saperi e le opinioni, che in una società democratica e 
pluralistica godono di una fondamentale e incomprimibile libertà 
di espressione?



18 19ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023 ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

In un clima di smarrimento e violenza, che vede troppe volte 
protagonisti i giovani, portare avanti un’iniziativa come Adotta 
un filosofo + uno scienziato rappresenta al tempo stesso un atto 
di coraggio e di speranza. 

Il progetto, promosso dalla Fondazione Campania dei Festi-
val, si è consolidato negli anni offrendo a tanti studenti l’occasio-
ne unica di avere tra i banchi di scuola grandi pensatori pronti a 
mettersi in discussione e ad essere interrogati. Una formula che 
si è rivelata felice sin dalla prima edizione e che piace non solo 
agli allievi ma anche ai filosofi e agli scienziati.

In un mondo nel quale sembra non esserci più spazio per la 
filosofia, la riflessione e il pensiero, portiamo avanti un’iniziativa 
che vuole instaurare con i giovani importanti momenti di dialo-
go e confronto critico, momenti che vengono spesso a mancare 
anche nel quotidiano familiare e che invece potrebbero evitare 
incomprensioni e degenerazioni.

Sono queste le iniziative che continuiamo a sostenere con 
convinzione perché stimolano la vivacità intellettuale e il dialo-
go costruttivo tra le nuove generazioni, contribuendo a tenere 
vivi i valori della verità, del rispetto e della dignità cui auspichia-
mo si ispireranno le donne e gli uomini di domani.

Vincenzo De Luca
PRESIDENTE REGIONE CAMPANIA



20 ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

“La tradizione è custodia del fuoco, non adorazione della 
cenere.” Le parole del compositore Gustav Mahler riassumono 
bene lo spirito di Adotta un filosofo + uno scienziato: si parla 
di porre alle nuove generazioni il problema di cosa farsene del 
sapere accumulato in secoli e secoli di discussione, di cosa te-
nere e cosa gettare, e in base a cosa far evolvere e prosperare la 
conoscenza. Quest’anno il focus dell’iniziativa è stato il concetto 
di oggettività: dove finisce l’orizzonte individuale e inizia quello 
impersonale? E un orizzonte impersonale esiste davvero, o è 
impossibile stabilirne termini e confini? Le classi coinvolte nel 
dibattito tra filosofi e scienziati hanno avuto una questione non 
semplice con cui fare i conti. Si è trattato, per loro, di scalare 
la parete del “punto di vista” per guardare, dalla vetta, le cose 
come sono e non come la nostra individualità ci porta a perce-
pirle; scienza e filosofia, con il loro caleidoscopio di istanze e 
modi di interpretare la realtà, hanno guidato i giovani studenti 
lungo questa strada scoscesa, e i risultati del percorso sono sta-
ti, ancora una volta, sorprendenti. La Fondazione Campania dei 
Festival crede fortemente in questo  confronto tra generazioni, 
incontro del sapere dei maestri con la curiosità dei discenti, che 
da quattro anni produce un dibattito insolito e importante de-
stinato a svelare, nell’esperienza di Adotta, un nuovo e proficuo 
modo di arricchire il bagaglio culturale di insegnanti e studenti.   

Alessandro Barbano
PRESIDENTE FONDAZIONE CAMPANIA DEI FESTIVAL



23ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Il dialogo tra le nuove generazioni e i maestri costituisce la 
spina dorsale delle attività che stanno a cuore alla Fondazione 
Campania dei Festival. Le costruzioni sentimentali sono infatti 
le azioni interiori più rilevanti per la crescita di un individuo e si 
realizzano nel passaggio dalle pulsioni alle emozioni, fino all’in-
gresso nella sfera della consapevolezza.

Determinare l’incontro tra filosofi, scienziati e allievi rappre-
senta la volontà di disegnare un’agorà delle esperienze, dei dub-
bi, dei sogni, della ricerca, in grado di produrre nuovi stimoli e 
nuovi interrogativi. In questa edizione del progetto gli scienziati 
affiancano i filosofi, in un movimento di co-creazione con i ragaz-
zi in cui l’organicità tra discipline apparentemente lontane torna 
ad essere centrale. Filosofi e scienziati non sono forse rami che 
si innestano sullo stesso tronco? Volevamo che gli studenti in-
contrassero i giardinieri della conoscenza: persone che possano 
aiutarli operativamente a scoprire che non c’è foglia senza radici, 
né esistono radici senza terra, né terra senza sole e pioggia. In 
questo processo di non separazione, scienza e filosofia tornano 
ad essere il violino e il pianoforte che con suoni diversi indagano 
lo stesso universo: la conoscenza della musica o la musica della 
conoscenza.

Ruggero Cappuccio
DIRETTORE ARTISTICO 
FONDAZIONE CAMPANIA DEI FESTIVAL





26 27ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023 ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

In questione, si dice, sono i fondamenti. I filosofi, almeno, 
hanno sempre ritenuto di misurarsi con problemi di fondamen-
to, con enti o principi fondamentali, primi nell’ordine dei signifi-
cati o dell’essere. Così, anche nel dialogo con le scienze moder-
ne, si è spesso convinti che il confronto con la filosofia debba 
avvenire intorno a simili questioni. D’altra parte, non sono i fon-
damenti entrati in crisi, all’inizio del Novecento, quando, accanto 
alla rottura dei linguaggi dell’arte, della musica o della poesia (e 
a profondi sommovimenti politici e sociali), la cultura europea 
e occidentale ha sperimentato anche una profonda rivoluzione 
dell’immagine scientifica del mondo? 

Prendete, per fare solo un esempio, Edmund Husserl e la sua 
influente riflessione sulla crisi delle scienze europee (anni Trenta 
del Novecento, il mondo in subbuglio e sull’orlo di un nuovo con-
flitto mondiale): non ha essa i caratteri di una indagine intorno 
al senso primo e fondamentale dell’impresa scientifica, del suo 
metodo, delle sue operazioni costitutive? 

In effetti è difficile abbandonare l’idea che in filosofia si tratti 
sempre e soltanto di questioni prime e ultime, che non è ben 
chiaro in qual modo trattare e persino se non siano francamente 
intrattabili. Gran parte del fascino che il pensiero filosofico eser-
cita, specie sulle giovani menti, dipende proprio dal fatto che si 
considera la filosofia la sede in cui proprio simili questioni sono 
istruite, con una radicalità che è difficile sperimentare altrove.

Ora, però, ben lungi dal cancellare una simile, venerabile 
immagine del pensiero, le conversazioni tra filosofi e scienziati 
allestite nel corso di questa felice, fortunata edizione di Adotta 
un filosofo + uno scienziato hanno insegnato – alle studentesse 
e agli studenti, ma prima ancora agli stessi filosofi e scienziati – 
che c’è molto altro da discutere, da imparare o da criticare, con 
la franchezza e la libertà di atteggiamento che è propria soltan-
to di una autentica passione per il sapere. Vada per le domande 
abissali, ci si cimenti pure con la questione metafisica fonda-
mentale – perché l’essere e non piuttosto il nulla? – ma non si 
trascuri di guardarsi intorno: in cielo e in terra vi sono molte più 

Massimo Adinolfi
Paolo Massarotti
CURATORI DEL PROGETTO

cose di quante ce ne siano in una simile filosofia, per dirla con il 
famoso verso di Shakespeare. Ma soprattutto molte altre ce ne 
sono nelle indagini che la scienza conduce, di cui i filosofi non 
possono disinteressarsi rifugiandosi ogni volta in regioni preli-
minari o fondazionali, in cui ci si confronta solo con i primissimi 
concetti. Si dice: sono questi concetti elementari a strutturare 
l’intero campo di una disciplina. E con la scusa di doversi occupa-
re anzitutto di essi, di cosa accade in quel campo e dei progressi 
che la disciplina compie si finisce col non saperne nulla.

Invece, nel corso di queste lezioni, è capitato di parlare di 
tappi e di rocce, di rifiuti e di orbite, di antichi frumenti e di nuovi 
materiali, di benzene e di antropocene, e insomma (e per dav-
vero) delle molte cose a volte note a volte sorprendenti che po-
polano il nostro mondo. Con la straordinaria ricchezza di cono-
scenze che la scienza è in grado di offrire, e con la disponibilità 
della filosofia a stupirsene, rinunciando alla tanto deprecabile 
boria dei dotti. 

In questo libro, che raccoglie solo una traccia molto schema-
tica di alcuni degli interventi tenuti nel corso dei mesi passati 
sotto il filo conduttore di una discussione della nozione di ogget-
tività – e quindi della coppia oggettivo/soggettivo – la ricchez-
za dei temi e dei problemi affrontati si perde, almeno in parte, 
inevitabilmente. Ma in sede di presentazione è bene ricordare 
quanto ampie e varie siano state le materie tra le quali sono 
scivolate, leggere e profonde al tempo stesso, le parole dei par-
tecipanti, da un lato e dall’altro della cattedra.

Sono stati, in effetti, incontri molto ricchi e molto proficui, 
al cui svolgimento ha contribuito in misura decisiva il coinvolgi-
mento delle ragazze e dei ragazzi. Che non hanno solo assistito, 
ma hanno in molti casi contribuito a orientare la discussione. 
La formula della doppia lezione – in uno stesso istituto si sono 
tenuti, a differenza dello scorso anno, due incontri, proprio per 
favorire il confronto, l’approfondimento, la partecipazione – ha, 
dunque, funzionato.

In effetti, il progetto ha subito di anno in anno cambiamenti 



28 ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

anche significativi: nel numero di scuole che hanno aderito, nella 
disponibilità di colleghe e colleghi, ma anche nella natura e nel-
le modalità degli incontri. Segno di una vitalità e di una voglia 
di sperimentare, venendo incontro alle esigenze avanzate dal 
mondo della scuola, in tutte le sue componenti, che lascia ben 
sperare anche per il futuro.

Per questo sentiamo di dover ringraziare quanti hanno reso 
possibile la sua realizzazione: la Fondazione Campania dei Fe-
stival, l’Ufficio Scolastico Regionale, il mondo accademico, ma 
soprattutto le studentesse e gli studenti che ne hanno decretato 
la riuscita. Nessuno di loro ha ora in tasca la risposta ai dubbi e 
alle domande sollevate; tutti, però, sanno di doverla cercare. E 
noi con loro.



31ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Istituto di Istruzione Secondaria Superiore Epicarmo Corbino, Contursi Terme (SA)
Istituto Superiore Agostino Nifo, Sessa Aurunca (CE)
Liceo Statale Alfano I, Salerno
Liceo Statale Alfonso Gatto, Agropoli (SA)
Istituto Statale di Istruzione Superiore Antonio Rosmini, Palma Campania (NA)
Liceo Bonaventura Rescigno, Roccapiemonte (SA)
Istituto Superiore Caravaggio, San Gennaro Vesuviano (NA)
Istituto Istruzione Superiore Carlo Levi, Marano di Napoli
Liceo Cristoforo Colombo, Marigliano (NA)
Istituto di Istruzione Superiore Statale Della Valle, Frigento (AV)
Istituto di Istruzione Superiore Don Lorenzo Milani, Gragnano (NA)
Liceo Scientifico Elio Vittorini, Napoli
Istituto di Istruzione Superiore Enrico Fermi, Montesarchio (BN)
Liceo Scientifico Enrico Fermi, Aversa (CE)
Liceo Statale Enrico Medi, Battipaglia (SA)
Istituto Statale di istruzione Superiore Ferraris Buccini, Marcianise (CE)
Liceo Statale Galileo Galilei, Piedimonte Matese (CE)
Istituto Istruzione Superiore Gian Battista Vico, Nocera Inferiore (SA)
Liceo Classico Giosuè Carducci, Nola (NA)
Istituto Superiore Giovanni Falcone, Varcaturo (NA)
Istituto Statale d’Istruzione Superiore Leonardo da Vinci, Poggiomarino (NA)
Liceo Statale Niccolò Braucci, Caivano (NA)
Liceo Scientifico Nicola Sensale, Nocera Inferiore (SA)
Istituto di Istruzione Secondaria Superiore Paolo Anania De Luca, Avellino
Liceo Scientifico Statale Pasquale Stanislao Mancini, Avellino
Istituto di Istruzione Superiore Perito-Levi, Eboli (SA)
Liceo Pietro Paolo Parzanese, Ariano Irpino (AV)
Istituto di Istruzione Secondaria Superiore Rinaldo D’Aquino, Montella (AV)
Polo Liceale Salvatore Di Giacomo, San Sebastiano al Vesuvio (NA)
Liceo Artistico Statale San Leucio, Caserta
Liceo Scientifico Statale Severi, Castellammare di Stabia (NA)
Liceo Classico Statale Pietro Colletta, Avellino
Istituto Superiore Striano –Terzigno, Terzigno (NA)
Istituto di Istruzione Superiore Telesi@, Telese Terme (BN)
Istituto Statale di Istruzione Secondaria Superiore Ugo Foscolo, Teano (CE)
Liceo Scientifico Statale Vittorio De Caprariis, Atripalda (AV)
Istituto Statale di Istruzione Superiore Vittorio Emanuele II, Napoli
Liceo Classico Statale Vittorio Emanuele II – Garibaldi, Napoli

LE SCUOLE

In neretto gli istituti vincitori del concorso





35ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Gli alunni che hanno partecipato al concorso

Kevin Aldi, Maria Benedetta Allegrezza, Felicia Ambrosone, Lorenzo Maria 
Asciolla, Maria Grazia Aulicino, Alessandra Autunno, Luca Barba, Angela 
Barbato, Marco Basile, Pasquale Belardo, Bruna Bellissimo, Giulia Benedetti, 
Giulia Borrelli, Marco Caiazzo, Miriam Calcagno, Noemi Campestre, 
Alessandra Chiara Cantalupo, Orsola Capasso, Adriana Capasso, Emanuela 
Capece, Jole Cappella, Irene Carfora, Benedetta Castaldo, Lorenzo 
Castelluccio, Rosa Celiento, Mattia Pio Cestrone, Raffaele Pio Chioccarelli, 
Daniele Chirico, Filiberto Maria Ciao, Alessandro Pio Ciccarone, Maria Ciotta, 
Cesar Coppola, Francesco Paolo Covito, Giovanna D’Alesio, Vincenzo D’Elia, 
Benedetta D’Orso, Federica D’Adamo, Marco D’Alise, Francesco D’Angelo, 
Vincenzo D’Avino, Ginevra Nives De Crosta, Alessandra De Divitiis, Angela 
Grazia De Feo, Martina De Vivo, Rosanna Della Pepa, Giuseppe Di Benedetto, 
Marco Luigi Di Chiara, Giulia di Gennaro, Ludovica Di Marco, Irma Di Resta, 
Assunta Di Silvestro, Bianca Dinulescu, Stella Donato, Saverio Duraccio, 
Simone Esposito, Petra Esposito, Andrea Falco, Mario Falco, Rosa Federico, 
Michele Felaco, Antonio Ferrara, Alessandra Ferri, Francesco Follo, Camilla 
Frattasio, Martina Galluccio, Rosanna Gemito, Rosemy Generale, Adriana 
Gentile, Francesco Gentile, Gianluca Gerbino, Salvatore Gerrato, Alessandra 
Grammatico, Marta Grilletto, Antonietta Guadagno, Ciro Guadagno, 
Ludovica Guastaferro, Marco Gugliotti, Giovanni Guida, Ferdinando 
Ianuale, Luigi Junior Iazzetta, Alice Imparato, Maria Ingenito, Davide Itaco, 
Michele Izzo, Marian Kozubovsky, Serena Labanchi, Antonio L’Arco, Paolo 
Laudonio, Ludovica Lepre, Gerardo Maccauro, Ludovica Malagnino, 
Simone Mallozzi, Irene Mancusi, Aurora Mannella, Christian Manzo, Aldo 
Marchese, Giada Marino, Marco Matarazzo, Giovanni Meo, Roberto Meoli, 
Luca Mesolella, Davide Migliaccio, Emanuela Minichino, Michele Minutolo, 
Marizia Luce Morelli, Ludovica Musella, Luca Napoli, Carmine Napolitano, 
Imma Napolitano, Giada Raffaela Orlando, Daniela Pasqualina Orlando, 
Melania Pagano, Emma Palladino, Alfonso Palomba, Carlotta Paone, Michela 
Perrotta, Umberto Petrosino, Carmen Piccirillo, Flavia Piccolo, Aurora Pierro, 
Giuseppe Prebini, Anna Ranieri, Bruno Ranieri, Rosaria Rea, Luigi Rescigno, 
Aurora Riccardi, Gabriele Romano, Andrea Pio Romano, Tommaso Romano, 
Arianna Rossetti, Emiliana Russo, Fiammetta Saja, Francesco Santoro, 
Domenico Santullo, Jasmine Pia Sarnataro, Enza Saviano, Piera Scaraggi, 
Sara Scetta, Rosalba Schettino, Simone Scialdone, Filippo Scotti, Martina 
Scudieri, Giulia Sessa, Antonio Silano, Flavio Massimo Simeoli, Claudia 
Siniscalchi, Flavio Sorgente, Martina Sorice, Giada Sorrentino, Raffaella 
Stanzione, Angelo Tessitore, Martina Tizzano, Giuseppe Pio Tortoriello, 
Lucia Trezza, Chiara Tucci, Maria Ummarino, Nicolais Vallozzi Varlese, 
Pasquale Vasaturo, Giulia Verrengia, Rossella Vigilante, Michelle Vigliante, 
Francesca Voso, Francescantonia Zampella, Simone Zuppa.

GLI ALUNNI

In neretto gli alunni vincitori del concorso





Massimo Adinolfi, Antonello Astarita, Giovanni Ausanio, Giovanni Bisogni, 
Antonio Branca , Daniela Calabrò, Michele Capasso, Nicola Capone, 
Gennaro Carillo, Antonio Cavaliere, Anna Cavaliere, Agostino Cera, Fabio 
Ciaramelli, Giovanni Covone, Marianna Crispino, Rosanna del Gaudio, 
Gerardino D’Errico, Alessia Farano , Angelo Fierro, Luciano Gaudio, Ivan 
Gentile, Gianluca Giannini, Dario Giugliano, Giulio Goria, Davide Grossi, 
David Iacopini, Alessandro Iannace, Maria Tiziana Lisanti, Luca Lo Sapio, 
Pietro Maffettone, Francesco Mancuso, Felice Masi, Paolo Massarotti, 
Antonello Merlino, Giuseppe Moro, Francesco Oriente, Massimo Palma, 
Rosalia Peluso, Giovanni Piero Pepe, Giuseppe Perruolo, Francesco Piro, 
Federica Pitillo, Alberto Porzio, Pasquale Raia, Maria Romano, Francesco 
Ruffo, Marco Russo, Giuseppe Saccone, Arturo Tagliacozzo, Nicola 
Zambrano

FILOSOFI
+

SCIENZIATI





43ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

In un libro assai fortunato di filosofia della matematica (Che cos’è davvero 
la matematica, di Reuben Hersh), trovo, tra molte considerazioni interessanti, 
una che riguarda il concetto di dimostrazione in matematica. L’autore distingue 
tra un significato pratico, informale, impreciso, che corrisponde a ciò che i ma-
tematici fanno davvero, e un significato teorico, ideale, rigorosamente forma-
lizzato, che corrisponde a quanto si vuole che una dimostrazione sia, secondo 
una certa idea della matematica che l’autore giudica astratta, o, per dirla tutta, 
immaginaria. Ci piace infatti pensare che i cieli della verità matematica siano as-
solutamente sgombri di nuvole: nella pratica non è così. Si commettono errori, 
si inciampa in contraddizioni, possono volerci addirittura secoli per affiancare 
a un risultato valido una dimostrazione impeccabile, e così via. 

Ma non è questo il punto su cui vorrei – in queste poche righe – richiamare 
l’attenzione. Il punto è piuttosto che del primo significato, del piano di esperien-
za pre-teoretica al quale esso appartiene, non ci si può sbarazzare, ed è anzi 
esso ad orientare la nostra comprensione. Hersh fa l’esempio del computer, 
a cui oggi si ritiene a volte di affidare l’esecuzione di programmi che valgano 
come strumenti di controllo “meccanico” (quindi oggettivo?) della correttezza di 
determinate dimostrazioni. Già, ma a quel punto ci sarebbe da controllare la for-
malizzazione in un listato per il programma, l’architettura logica della macchina 
e finanche il suo funzionamento, la sua affidabilità in termini fisici: qual è allora il 
terreno sul quale vengono condotte tutte queste operazioni? E siamo daccapo.

Nel corso degli incontri tenuti nell’ambito di Adotta un filosofo + uno scien-
ziato, ho proposto ai ragazzi domande del tipo: dove si fa la distinzione tra ciò 
che è soggettivo e ciò che è oggettivo? Posto che i due domini siano distinti, 
come possono entrare in rapporto? Si dà (può o deve darsi) un tertium compa-
rationis? Ma la distinzione: è essa stessa oggettiva o soggettiva? Ed è raggiunta 
come un risultato del lavoro scientifico, o è un presupposto di quel lavoro? E 
che rapporto ha l’oggettività con l’idea di verità? Esiste un solo senso di verità? 

Sono domande che la filosofia affronta con intenti volta a volta analitici, 
critici, genealogici, ontologici, ermeneutici. Domande che possono essere frut-
tuose anche se non producono risposte definitive (quindi oggettive?). Ancor più 
fruttuoso, però, mi è sembrato mostrare come il loro trattamento può certo ri-
chiedere talune conoscenze specifiche e una certa dimestichezza concettuale, 
ma non può mai fare a meno di cercare un terreno di verifica e confronto con 
quel piano d’esperienza – la nostra comune esperienza – sul quale incontriamo, 
anzitutto come sedimenti linguistici noti (ma proprio per questo non conosciuti, 
direbbe Hegel), gli stessi termini che impegnano la riflessione teorica.

Questa andatura a zig-zag, questa strana diplopia, questo continuo rimando 
dai saperi costituiti a quella che Husserl chiamava la sfera soggettivo-relativa 
della Lebenswelt, del mondo-della-vita (e viceversa), è forse ciò che meglio re-
stituisce il senso dell’esercizio filosofico e del confronto possibile con l’impresa 
scientifica e i suoi prodigiosi risultati. In genere, zigzagare non è l’andatura rac-
comandata. A vederla, anzi, trasmette un lieve senso di ubriachezza, ma siamo 
sinceri: avete mai visto un filosofo sobrio? 

Insegna Filosofia teoretica presso l’Università degli Studi di 
Napoli Federico II. Già consigliere del Ministro della Giusti-
zia Andrea Orlando, è editorialista de Il Mattino. Dirige con 
Vincenzo Vitiello la rivista Il pensiero.

MASSIMO
ADINOLFI



45ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Soggettivo od Oggettivo? La scienza, nella percezione comune, è vista 
come oggettiva mentre, invece, è sempre mediata dalla soggettività dello 
scienziato che vi lavora e quindi l’oggettivo finisce per essere comunque 
mediato dal soggettivo. Tale rapporto, tra il soggettivo dello studioso e l’og-
gettivo della scienza, può essere investigato a diversi livelli: il rapporto tra il 
singolo individuo, la scienza e i suoi ritrovati; il rapporto tra intere comunità 
e la scienza e infine il rapporto tra la scienza, i suoi ritrovati e l’ecosistema 
nel quale viviamo. Si può porre la questione nei seguenti termini: una data 
comunità in un dato ambiente e momento storico si trova a fronteggiare dei 
problemi comuni; ad esempio, la gestione complessa del territorio compre-
so tra il Tigri e l’Eufrate per i Sumeri. Per risolvere questi problemi l’intera 
comunità si fa carico di supportare e mantenere una parte di individui che 
hanno come compito quello di produrre nuova conoscenza che possa poi 
essere impiegata per risolvere i problemi condivisi. Tale nuova conoscenza 
viene poi tradotta in applicazioni: nel nostro caso, la scrittura e gli strumenti 
di scrittura, che oltre a risolvere il problema che li aveva generati, si river-
berano sulla società cambiandola drasticamente. Si pensi all’impatto della 
scrittura sulla società e a tutte le forme d’arte, di pensiero e di espressio-
ne che essa ha generato: la società ne risulta cambiata e si trova dunque 
ad affrontare nuovi problemi, i quali richiederanno nuova ricerca e nuove 
applicazioni, che cambieranno di nuovo la società e così via, in un circolo 
continuo. Allo stesso modo, sulla scala del singolo individuo è molto difficile 
investigare il legame tra l’anima dello studioso e la scienza che ha prodotto; 
si pensi a coloro il cui lavoro è stato poi impiegato per la fabbricazione di 
armi di distruzione di massa, come il progetto Manhattan. Bisogna a questo 
punto inserire un’ulteriore attrice sulla scena: l’arte in tutte le sue forme. 
Numerosi autori e artisti si sono interrogati su questo legame e lo hanno 
approfondito a modo loro, basti pensare ai lavori di Stainbeck, di Asimov o 
anche di Verne. 

Da ultimo un tema centrale nel dibattito attuale: il rapporto tra la scienza 
e l’ambiente. Abbiamo a disposizione mezzi impensabili per i nostri nonni 
ma tutto ciò ha un enorme impatto sull’ambiente, che fare? Di tutti questi 
temi ho cercato di dare la mia visione, mediata attraverso l’esperienza di 
personalità del presente e del passato. 

Professore di Tecnologie e Sistemi di Lavorazione presso 
l’Università degli Studi di Napoli Federico II, è stato invited 
scientist presso l’University of Manchester e visiting profes-
sor presso L’Universidad de Cadiz. Le sue attività di ricerca 
sono rivolte allo studio della sostenibilità dei processi di 
fabbricazione di componenti meccanici ad alte prestazioni, 
autore di numerose pubblicazioni scientifiche, nel 2018 ri-
ceve l’ESAFORM Scientific Prize, nel 2016 l’ASM-IIM Visiting 
Lectureship Award e nel 2022 l’ASM Silver Medal.

ANTONELLO
ASTARITA



47ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Oggettivo/Soggettivo: quale croce e delizia! E non solo del 
filosofo, ma del pensiero tout court! 

Tutti ambiscono alla palma dell’oggettività perché ciò che è oggettivo è – 
lo dice il vocabolario – valido per tutti, universale, di contro a tutto ciò che è 
soggettivo e che è, perciò, parziale, relativo, opinabile. E modernamente che 
cosa è più oggettivo, più valido per tutti, più universale, se non la scienza? 

Tuttavia, l’oggettività dei fatti è un qualcosa di diverso dalla oggettività 
delle regole sociali e soprattutto la seconda non si basa sulla prima. Alle 
regole sociali, non alle leggi di natura come le leggi fisiche, è intrinseca la 
nozione di autorità: la regola è un precetto con cui qualcuno ci dice come 
dobbiamo comportarci. Pertanto, una regola può dirsi oggettiva quando è 
oggettiva l’autorità che l’ha espressa: quando è valido per tutti, o almeno per 
noi, quel qualcuno che ci dice come dobbiamo comportarci. E quando un’au-
torità lo è? Sicuramente i fatti (e la loro conoscenza) non rendono oggettiva 
un’autorità. La scienza informa, ma non governa; del resto, è sempre un 
fatto che un padre autoritario è un padre che sa farsi obbedire, ma certo non 
può dirsi sia un padre autorevole e questo perché – come il linguaggio comu-
ne testimonia – all’autorità è essenzialmente estraneo l’uso della violenza: si 
ha autorità quando l’obbedienza ad essa è spontanea e ci si conforma alle 
sue regole perché esse sono legittime. 

Dunque, la legittimità va cercata altrove rispetto ai fatti. E difatti in passa-
to la principale, se non unica, fonte di legittimità era rappresentata dalla reli-
gione. Si obbediva al re, al Papa, al padre perché si credeva nell’esistenza di 
un ordine trascendente e indisponibile agli esseri umani che riteneva giusto 
obbedire a ciò che dicevano il re, il Papa, il padre. Ma, almeno in Occidente, 
da secoli non è più così: dall’età della Riforma, che ha infranto l’unitarietà 
di quell’ordine e ha costretto a basare l’oggettività delle regole su quello 
che ancora oggi è considerato l’unico fondamento accettato per conferire 
oggettività a una regola, il consenso personale. 

In effetti, il consenso è coerente con l’idea che, visto che la fede in Dio 
non ci accomuna più, ciò che permette di vedere nell’interlocutore un pro-
prio simile è solo la razionalità – una somiglianza che è sinonimo di egua-
glianza, perché non è pensabile che il re, il Papa, il padre siano più razionali 
dei cittadini, dei fedeli, dei figli. Certo: l’ideale sarebbe che il consenso sia 
unanime, ma è difficile raggiungerlo. Normalmente, allora, si dice oggettiva 
quella regola che è approvata almeno dalla maggioranza; ma come fa la 
maggioranza a pretendere autorità dinanzi a una minoranza dissenziente? 
Ebbene, solo se la maggioranza assume un costume di comportamento 
che è anch’esso dimostrazione di razionalità: la tolleranza. «Che cos’è la tol-
leranza? È la prerogativa dell’umanità. Siamo tutti impastati di debolezze 
e di errori: perdoniamoci reciprocamente i nostri torti, è la prima legge di 
natura» (Voltaire).

È professore di Filosofia del Diritto presso l’Università degli 
Studi di Salerno. Dal 2013 fa parte del collegio dei docenti 
del Dottorato in Scienze giuridiche del medesimo ateneo. 
Collabora con l’Istituto Italiano per gli Studi Filosofici di Na-
poli.

GIOVANNI
BISOGNI



49ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

È forse uno dei fenomeni più curiosi che si possono osservare nella storia 
quello per cui, all’inizio di un processo storico, politico o scientifico, questo è 
accolto e perseguito con una speranza che alla fine di quel processo stesso si 
capovolge nell’opposta. Il rapporto tra Oggettivo e Soggettivo ne è un esem-
pio. Tra ‘600 e ‘700, con la nascita delle scienze moderne, la speranza era 
infatti di raggiungere finalmente l’Oggettivo: di arrivare a un sapere stabile 
ed efficace che corrispondesse, e anzi producesse, l’oggetto stesso. Oggi, 
viceversa – oggi che quel sapere appare ovunque raggiunto – la speranza 
sembra dover essere quella di riuscire a ritagliare uno spazio, un posticino, 
foss’anche solo un margine al soggetto.

Presi nella morsa di quella che Heidegger chiamava Epoca dell’immagine 
del mondo, noi, i soggetti, siamo letteralmente posseduti da algoritmi che 
anticipano, costruendolo, ogni nostro desiderio; esposti su social secondo 
meccanismi di serializzazione e alienazione nella rappresentazione che dia-
mo di noi; ridotti a spettatori di vite altrui che ci appaiono come più vere, ma 
frutto di alienazione e proiezione anch’esse. Se Kant, presa coscienza nella 
Critica della ragion pura dell’onnipervasività del logico, dell’Oggettivo, pote-
va pensare di poter e dover conservare quel non so che «che deve restare 
semplicemente Soggettivo» nel «sentimento» (così la Critica della facoltà 
di giudizio al §3), proprio l’anticipazione costruttiva dei nostri desideri, da 
Amazon a Pornhub, sembra aver corroso anche quel resto. Non c’è più velo, 
tutto è esibito nella propria nudità e risolto nella propria esibizione.

Abbiamo finalmente penetrato Iside, aperto Venere, per riprendere il ti-
tolo di un libro di Didi-Huberman? O siamo caduti come Narciso nello stagno 
in cui ci specchiavamo, affogando nella nostra immagine?

Non si tratta di domande retoriche. Il capovolgimento della speranza 
dell’Oggettivo nella disperazione per il Soggettivo richiede piuttosto una 
radicale messa in discussione della stessa distinzione tra Oggettivo e Sog-
gettivo, e con essa di quel concetto di verità – fondamentale sin dalla nascita 
dell’Occidente – che per la modernità quella distinzione serviva ad artico-
lare. 

Ritornando su Soggettivo e Oggettivo, scienza e filosofia sono chiamate 
a questo: a tornare a chiedersi cos’è vero. 

È borsista di ricerca presso l’Istituto Italiano per gli Studi 
Filosofici di Napoli e cultore della materia in Estetica e Me-
tafisica presso l’Università Vita-Salute San Raffaele, dove 
lavora a un progetto di ricerca sulla costruzione dell’empiria 
in Kant. Ha pubblicato articoli su Aristotele, Hegel e Kant, 
tradotto testi di Bergson e curato per Mimesis la prima 
edizione italiana delle Lezioni sull’Analitica del sublime di 
Lyotard.

ANTONIO
BRANCA



51ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Soggetti e oggetti. I corpi viventi nell’era dell’intelligenza artificiale

Cos’è un corpo? Una cosa materiale o una cosa vivente? Se andiamo a ri-
prendere la filosofia cartesiana, ci accorgiamo subito della dicotomia – res co-
gitans e res extensa – che rimane sottesa durante tutta la tradizione filosofica 
occidentale. Ma, oggi, la nostra contemporaneità ci mette continuamente di 
fronte ad altre evidenze filosofiche e scientifiche. Ecco perché alla domanda 
“che cos’è un corpo?” non possiamo rispondere in modo esaustivo e peren-
torio.

Nell’era delle biotecnologie e della eugenetica terapeutica, delle fecon-
dazioni artificiali e del fine-vita, urge pensare, o meglio ri-pensare il nostro 
rapporto con il corpo e quindi con la vita. Quest’ultima non può più essere 
concepita secondo l’accezione classica che la intendeva – tramite il corpo – un 
organismo vivente a sé stante o come una forma di mondo biochimicamente 
e biologicamente strutturata, soggetta sì a mutazioni, ma tuttavia sempre 
teleologicamente organizzata. Avanza, per dirla con Agamben, un «nuovo uso 
dei corpi, della tecnica» 1. Il concetto di “forma-di-vita” destituisce di senso il 
ricorso fondativo a una soggettività. È così che peraltro tutta la riflessione sulle 
categorie di vita umana, animale, vegetale, minerale viene ripensata. 

Pietra, animale, uomo: tutti corpi; sono corpi in cui, senza privilegi di sorta, 
abita il senso, in quanto ciascuno di quei corpi è abitato da, o semplicemente 
«è», il senso, cioè appunto uno scarto, una distanza, un taglio, un differimen-
to o un rinvio, una composizione o una scomposizione, una partizione o una 
s-partizione, per usare un lessico caro a Jean-Luc Nancy2. L’inequivalenza tra 
i corpi non attiene più a una matrice – o meglio a una architettura – che si 
definisce a partire dalla capacità di dare forma al mondo, ma ben più carsi-
camente a un ethos da abitare, in modo costitutivamente singolare/plurale3. 
Pensare tale inequivalenza come risorsa inestinguibile della forma del mondo, 
del suo senso, della sua possibilità di esistenza è quanto la riflessione sul corpo 
ci consente di fare.

  Su questo sfondo, si staglia un orizzonte teorico quanto mai attuale, 
quello relativo cioè alle pratiche degli innesti o intrusioni di corpi sui corpi; in 
una parola ai trapianti e agli espianti, alle terapie con anticorpi monoclonali di 
cui tanto si parla oggi, e vaccini a innesto dna o a rna vettoriale. L’approccio 
bio-medico e scientifico ci consegna infatti un corpo sempre re-ligato ad altri 
corpi, organici e inorganici, in una sorta di latente promiscuità, di permutazio-
ne e scambio tra vitale e non-vitale, tra Soggetto e Oggetto, tra io e altro. E qui 
gli scenari della comparsa dell’intelligenza artificiale si aprono a nuovi orizzonti 
di pensiero, coinvolgendoci tutti.

1   Cfr. G. Agamben, L’uso dei corpi, Neri Pozza Editore, Vicenza 2014.
2   Cfr. J.-L. Nancy, L’esperienza della libertà, Einaudi, Torino 2000.
3   Cfr. Id., Essere singolare plurale, Einaudi, Torino 2001.

È professore associato di Filosofia teoretica presso l’Uni-
versità degli Studi di Salerno. Dal 2017 dirige la rivista Shift. 
International Journal of Philosophical Studies, per le edizioni 
Mimesis.

DANIELA
CALABRÒ



53ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Soggetto/Oggetto: una genealogia  
per comprendere il contemporaneo

Prendendo la parola, oggi, in particolare dinanzi al discorso scientifico e 
ai suoi strumenti di misurazione, la filosofia ha sempre da giustificare la sua 
pretesa di verità. Se il senso comune riconosce senza difficoltà verità e og-
gettività alla scienza, alla filosofia tutt’al più concede una verità soggettiva. 
Gli studenti liceali cominciano da questa presupposizione e, nonostante il 
percorso storico-concettuale del triennio, in gran parte non riescono a scal-
firla o quanto meno a problematizzarla. D’altra parte, la crisi dei fondamenti 
colpisce anche la scienza contemporanea e lo statuto dell’oggettività viene 
in questione anche nella pratica sperimentale.

Consapevoli di questa difficoltà, abbiamo adottato nelle lezioni un 
metodo genealogico, cercando di mostrare l’origine greca del concetto di 
soggetto come sostanza per poi risalire alla svolta del pensiero moderno 
dove la sostanza diviene il soggetto umano e l’oggetto ciò che a questo si 
contrappone riflessivamente. Tale movimento ci ha permesso di dare inizio 
a un fecondo dialogo con gli scienziati mostrando l’origine del paradigma 
filosofico moderno con le opportunità e con i problemi che ne sono conse-
guiti. Nella decifrazione galileiana della natura scritta in caratteri matematici 
non si afferma un modello di sviluppo antropocentrico oggi insostenibile? Al 
canone fondativo del Moderno abbiamo così contrapposto una concezione 
altra della natura che dal pensiero magico-rinascimentale (Giordano Bruno, 
in particolare) risale a Spinoza e al Romanticismo tedesco. Natura e, dunque, 
corporeità: il grande rimosso nella riduzione della natura a oggetto è proprio 
il corpo nella sua pienezza e vitalità (Schopenauer / Nietzsche). Questa im-
postazione non meramente storicistica ci ha permesso di misurare il debito 
e l’attualità di matrici teoriche in cui poi gli studenti hanno provato a leggere 
quanto sta accadendo, in particolare nella ricerca sull’Intelligenza Artificia-
le come un divenire-soggetto dell’oggetto. Né è mancato chi, preoccupato 
dalla crescente automazione degli algoritmi nei social network più diffusi, 
ha provato a teorizzare un movimento di oggettivazione/meccanizzazione 
del soggetto umano. In questo modo le categorie soggetto-oggetto, com-
presa la loro stratificazione storica, sono state dialettizzate e rese vitali per 
provare a comprendere il mondo che abitiamo.

È borsista post-dottorato con una ricerca sulla Filosofia del-
la Tecnica presso l’Università degli Studi di Napoli Federico 
II. Ha insegnato Filosofia del Linguaggio e Storia della Filoso-
fia contemporanea presso l’Università di Cassino. Dal 2013 
dirige la Fondazione Meridies.

MICHELE
CAPASSO



55ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Un’altra oggettività è possibile, anzi necessaria

Definire il campo di osservazione, stabilire un metodo di analisi e indivi-
duare il linguaggio con cui leggere e comunicare i dati raccolti sono tra i primi 
elementi metodologici della scienza moderna per giungere a una conoscen-
za che possa dirsi oggettiva e universale. A ben guardare, però, la ricerca di 
un fondamento certo da dare alla conoscenza va di pari passo con il rico-
noscimento dei limiti stessi della nostra capacità di conoscere. Oggettivo è, 
infatti, il risultato di una necessaria riduzione del campo di osservazione al 
fine di ricercare gli elementi strutturali dell’oggetto e i fenomeni ripetibili e 
verificabili che lo riguardano.

Inoltre, secondo questo metodo di indagine, la realtà osservata è ridotta 
a oggetto – in tedesco gegenstand, ciò che sta di fronte – divenendo il lato 
passivo del processo di osservazione; e del soggetto che indaga, a parte il 
metodo utilizzato, non sappiamo nulla perché nell’atto di osservare e ana-
lizzare è universalizzato e decontestualizzato. 

Questo impianto epistemologico ha permesso di creare il dato oggettivo 
su cui fondare la ricerca scientifica. 

C’è da domandarsi, però, se ciò che scientificamente riteniamo oggetto 
corrisponda alla realtà fenomenica in cui siamo immersi e intimamente con-
nessi e se, in quanto oggetto, non esprima pure una sua agentività, capace 
di condizionare il soggetto osservatore. 

Secondo una parte della comunità scientifica, infatti, capaci di esercitare 
la loro agentività non sono solo alcune specie animali – tra cui soprattutto 
gli umani – ma tutti i viventi, a partire dai microrganismi. 

Per dirla con le parole della filosofa della scienza Isabelle Stengers, ciò 
che si tratta di pensare – specialmente nell’attuale stato ecologico del piane-
ta – è l’intrusione di Gaia, che è caratterizzata dalla continua interazione di 
tutti i viventi fra loro, i quali retroagiscono continuamente (cioè si influenza-
no reciprocamente), determinando la perpetua metamorfosi di ogni agente. 

In questa prospettiva la nozione di oggettività va questionata, perché 
soggetto e oggetto si co-implicano continuamente e non esiste cosa passiva 
e statica nel suo essere. Pertanto al centro dell’osservazione non possono 
esserci solo gli enti oggettificati della scienza moderna ma deve essere pre-
sa in considerazione la fitta rete di relazioni da cui ogni cosa risulta esserne 
un’emersione. Come ha scritto più volte il fisico Fritjof Capra a fianco alla 
scienza delle quantità, che porta allo studio degli elementi fondamentali 
della materia e alla loro misurazione e quantificazione, abbiamo necessità 
di una scienza delle qualità, che si domanda qual è lo schema di relazione 
e organizzazione inerente un determinato ordine di cose, mappandone le 
qualità emergenti.  

Si è formato come libero ricercatore presso l’Istituto Italia-
no per gli Studi Filosofici. Attualmente PhD in Filosofia del 
Diritto, fa parte del laboratorio di studi Ecologie Politiche 
del Presente, insegna Storia e Filosofia nei licei ed è docente 
a contratto in diverse università.

NICOLA
CAPONE



57ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Cos’è oggettivo per uno scienziato?

Per uno scienziato è oggettivo in senso stretto qualsiasi modello mentale 
che fa riferimento a processi che siano verificabili e ripetibili, o stati che siano 
clonabili. Questa è una oggettività condizionata nel senso che metodologi-
camente si applica in un certo ambito delimitato da ipotesi precostituite e 
ipoteticamente universale nel senso che fa riferimento a un mondo ester-
no al produttore del modello che lo scienziato presuppone valga sempre e 
dappertutto. 

Per uno scienziato è oggettiva in senso lato una rappresentazione men-
tale che comprenda anche il verificato, nel senso che faccia riferimento a 
un evento o uno stato per il quale ci siano prove documentali che esso si 
sia verificato.

Per uno scienziato è oggettivo in senso lato una rappresentazione men-
tale che sia coerente con un insieme di regole assegnate. È una oggettività di 
tipo logico-matematico-linguistico-informatico in cui l’oggettivo è ristretto 
a un campo di concetti derivati da altri primitivi.

L’oggettivo del primo e del secondo tipo (verificabile, verificato) è attri-
buibile sia allo stato mentale che al processo o stato a cui lo stato mentale si 
riferisce. L’oggettivo del terzo tipo, il coerente, può essere definito indipen-
dentemente da un mondo esterno. 

Uno scienziato fa più fatica a definire cos’è soggettivo, sebbene quasi 
tutti gli scienziati che hanno contribuito a fornire un quadro del mondo 
oggettivo si siano a lungo interrogati sul tema, abbiano preso spunto da 
suggestioni qualitative non oggettive, abbiano a lungo studiato e fornito   
classificazione e quadri concettuali per aspetti onirici, istintuali, avvertibili, 
qualitativi, emozionali, artistici. 

Ma, soprattutto, hanno espresso stupore per ciò che essi stessi andava-
no affermando. Per esempio, Albert Einstein, in Lettres à Maurice Solovine, 
Gauthier Villars, Parigi, 1956, afferma: «Se gli assiomi della teoria sono posti 
dall’uomo, il successo di una tale impresa presuppone un alto grado d’ordine 
nel mondo oggettivo, che non era affatto giustificato prevedere a priori. È 
qui che compare il sentimento del miracoloso, che cresce sempre più con 
lo sviluppo della nostra conoscenza».

Infine, è degno di particolare nota il fatto che gli scienziati inizino a 
trattare con rigore scientifico (ad esempio Federico Faggin nell’Irriducibile, 
Mondadori 2023), con afflato spirituale, confrontandosi con il grado di og-
gettività dell’intelligenza artificiale, sul tema della coscienza, soggettività e 
libero arbitrio. 

È stato, dal 1975 al 2020, professore e ricercatore in Tecni-
che e Scienza della Combustione presso centri di ricerca e 
Università di Columbus-Ohio, di Pisa e di Napoli. Dal 2000 al 
2020 è stato presidente del Combustion Institute/Institute 
of Liquid Atomization/Osservatorio Nazionale dei Rifiuti. 
Dal 2020 al 2022 è produttore di vini pregiati per figli, amici 
ed estimatori.

ANTONIO
CAVALIERE



59ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Al di là di soggettivo-oggettivo. 
L’Antropocene e la sfida della co-disciplinarità

A poco più di vent’anni dalla sua “scoperta” a opera del geochimico 
olandese Paul Crutzen, l’Antropocene ha dimostrato di essere ben più di 
un’aspirante epoca geologica (la terza epoca – successiva a Pleistocene e 
Olocene – del periodo Quaternario o Neozoico), accreditandosi come il più 
serio candidato a diventare il métarécit della nostra epoca, la più fedele in-
carnazione dell’attuale Zeitgeist1.

«L’umanità è assurta al rango di forza geofisica globale […] le attività 
umane sono divenute talmente profonde e pervasive da rivaleggiare con le 
grandi forze della natura». Questa citazione di Crutzen sintetizza lo spirito 
della proposta antropocenica, la quale certifica come la agency umana (il 
nostro onnipotere tecnico) sia ormai in grado di incidere la carne stessa del 
“sistema terra”, fino al livello stratigrafico. Con l’avvento dell’Antropocene, 
la tecnica dimostra di essere non solo “soggetto della storia” (espressione 
di Günther Anders), ma anche della natura e con ciò un fenomeno epoca-
le integrale: il compimento definitivo del technisches Zeitalter (epoca della 
tecnica) teorizzato più di mezzo secolo fa dalla prima generazione di filosofi 
della tecnica. 

La portata del fenomeno antropocenico si rivela tale da scuotere gli as-
setti dei saperi intenti a indagarlo. Esso si pone naturalmente al di là della 
tradizionale distinzione tra le “due culture”, nel senso di una partizione rigida 
tra “soggettivo” e “oggettivo”. I casi più eclatanti sono offerti da geologia e 
storia, entrambe coinvolte in una ridefinizione dei rispettivi paradigmi epi-
stemici nella forma di una osmosi2. Più semplicemente: per cogliere la pecu-
liarità dell’Antropocene, la geologia deve aprirsi alla dimensione storica nel 
senso della historia rerum gestarum, considerando alcune vicende umane 
nel contesto oggettivo della stratigrafia; dall’altro, la storia (il sapere storico) 
deve aprirsi alla dimensione della deep history, inglobando elementi di storia 
naturale all’interno della narrazione delle vicende umane. 

Com’è facile intuire, il discorso si presenta vasto, i suoi sviluppi impreve-
dibili e dunque impossibile da affrontare in questa sede. Una cosa, però, è 
possibile dirla. L’orizzonte epistemico verso il quale istrada la questione (la 
sfida) antropocenica è quello di un superamento delle due culture; tuttavia 
non tanto nei termini di una inter- o trans-disciplinarità, quanto di quella 
che potremmo definire co-disciplinarità. Al di là soggettivo e oggettivo non 
c’è la chimera di una Aufhebung che inghiotta, annichilendoli, gli elementi 
di partenza, ma deve vigere un reciproco riconoscimento delle rispettive 
peculiarità e differenze, condizione necessaria affinché si dia un incontro 
autentico, cioè una relazione tra pari.

1   Per un’adeguata trattazione di questi temi, sia consentito il rinvio a: A. Cera, A 
Philosophical Journey into the Anthropocene: Discovering Terra Incognita, Lexington 
Books, Lanhman 2023.
2   Due autori di riferimento per questo dibattito sono il geologo Jan Zalasiewicz e lo 
storico Dipesh Chakrabarty.

È ricercatore in Filosofia teoretica presso il Dipartimento di 
Studi Umanistici dell’Università degli Studi di Ferrara. Si oc-
cupa di filosofia tedesca tra XIX e XX secolo, antropologia 
filosofica, filosofia della tecnica, filosofia del cinema e, più 
recentemente, di Antropocene. 

AGOSTINO
CERA



61ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Sull’oggettività dell’istituito.

La contrapposizione tra il carattere pubblico e razionale dell’oggettività 
scientifica e la privatezza emotiva delle convinzioni soggettive rinchiude co-
loro che sostengono solo uno dei due diversi approcci in cittadelle contrap-
poste e autoreferenziali. Propongo di superare tale sterile contrapposizione 
partendo dalla distinzione kantiana tra intelletto e ragione, riletta da Hannah 
Arendt come distinzione tra verità e significato. Solo la prima è caratterizza-
ta dalla necessità universale cui aspira la conoscenza scientifica. Ciò, però, 
non vuol dire che l’ambito dei significati sia sprovvisto di oggettività e affi-
dato esclusivamente all’irrazionalità del caso. Vuol dire, invece, che alla base 
dei differenti significati che rendono umana la nostra vita non c’è nulla di 
preliminarmente determinato così e non altrimenti. Alla loro base c’è invece 
l’istituzione sociale e storica. L’interrogazione filosofica dei significati mira, 
perciò, a delucidare e a mettere in discussione l’oggettività istituita dei signi-
ficati, riconoscendo in essa l’indeterminatezza del poter-essere-altrimenti 
che caratterizza l’azione umana e conferisce ai suoi risultati un carattere 
sempre provvisorio, tanto sul piano della prassi quanto sul piano della teoria. 

Nel campo delle scienze umane e sociali, le prese di posizioni teoriche 
vanno certamente argomentate e discusse, ma nessuno può avanzare la 
pretesa – illusoria sul piano teorico e pericolosa sul piano politico – di ren-
derle oggetto di dimostrazioni scientifiche incontrovertibili, basate cioè sul 
principio in nome del quale il risultato contrario implicherebbe contraddi-
zione e, di conseguenza, dovendo esser confutato e respinto sul piano logi-
co, risulterebbe altresì privo di realtà, efficacia e consistenza. Al contrario, 
ciò stesso che al livello astratto della logica appare stringente e dirimente, 
nella concretezza delle esperienze vissute non ha automaticamente effetti 
cogenti. 

A questo punto, però, ci si sbaglierebbe singolarmente se si concludesse 
affrettatamente che tutto quanto determina, così e non altrimenti, l’ordine 
simbolico dei significati, sia condannato a restare in balia d’un caos insensato 
e ingovernabile. L’assenza d’un fondamento oggettivo, e perciò universale 
e necessario, ritenuto capace di produrre da solo l’ordine concreto dell’esi-
stenza umana, attribuisce precisamente a quest’ultima la responsabilità di 
produrre significati, valori e norme capaci di rendere umana la vita, dandole 
un senso di volta in volta istituito, e proprio per questo sempre destituibile. 

È professore ordinario di Filosofia del Diritto presso il Di-
partimento di Giurisprudenza dell’Università degli Studi di 
Napoli Federico II. È membro del comitato scientifico della 
Revue philosophique de Louvain.

FABIO
CIARAMELLI



63ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Il soggetto nella ricerca scientifica 

Come arriva uno scienziato a una scoperta? Forse il primo esempio che 
ci viene in mente è Archimede che scopre la legge sui corpi galleggianti. Ar-
chimede a mollo nella vasca da bagno, un po’ pensoso o forse con la testa 
fra le nuvole, all’improvviso salta fuori e corre verso casa gridando: «Èureka! 
Ho trovato!». È un aneddoto senza basi storiche, eppure è diventato il sim-
bolo del momento della scoperta e della figura dello scienziato distratto e 
geniale.

Nella realtà, il momento-eureka non è parte della giornata-tipo di uno 
scienziato. La scoperta è un momento raro. L’espressione più comune non 
è «Èureka», ma forse «Non funziona!». La scoperta è una consapevolezza 
che si afferma lentamente, man mano che si escludono ipotesi alternative 
per spiegare i risultati di un esperimento. Gli errori o i momenti di sconforto 
sono molto più frequenti.

Fuori dai laboratori, si ha a volte una percezione sbagliata di come la 
scienza proceda, giorno per giorno. La ricerca scientifica non è soltanto 
attività razionale: ingredienti umani come passione, ostinazione e illusione 
giocano anch’essi un ruolo. Ad esempio, cosa accade in un laboratorio di 
fronte all’evidenza di essersi sbagliati? Come nella vita, anche in un labo-
ratorio è difficile riconoscere di aver inseguito un’idea che si è dimostrata 
infondata, riconoscere di essersi innamorati troppo di un’idea senza basi. Il 
fisico Richard Feynman ripeteva proprio questo ai suoi studenti: «Il principio 
primo è che non devi ingannare te stesso, e tu sei la persona più facile da 
ingannare. Devi stare molto attento a questo. Dopo che non hai ingannato 
te stesso, è facile non ingannare gli altri scienziati». 

La scienza è fatta da donne e uomini appassionati che a volte si trovano 
a dover ammettere i propri errori. Ma non sempre riescono ad abbandonare 
le proprie convinzioni, anche di fronte alle evidenze. Agli scienziati accade 
quello che è successo a tutti noi almeno una volta nella vita: abbiamo dovu-
to rinunciare a un’idea, una passione e non sempre abbiamo avuto l’onestà 
intellettuale o il coraggio di riconoscere l’errore e andare oltre. 

La storia della ricerca scientifica è ricca di teorie errate, previsioni corret-
te ma rifiutate per un pregiudizio, scoperte smentite, ricercatori ostinati e 
scienziati troppo innamorati delle proprie idee. Dalla storia dei fallimenti così 
come da quella dei successi scientifici, c’è molto da imparare sulla realtà del 
mondo scientifico e anche sulla natura degli esseri umani che lo animano.

È un astrofisico, professore associato al Dipartimento di Fi-
sica dell’Università degli Studi di Napoli Federico II. Si dedica 
allo studio della materia oscura e della sua distribuzione 
nelle strutture cosmiche, alla ricerca di esopianeti simili alla 
Terra, e allo studio dell’evoluzione del pensiero scientifico.

GIOVANNI
COVONE



65ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Sensazione e percezione  

Il tema Oggettivo/Soggettivo di Adotta un filosofo + uno scienziato 2023 
è di grande interesse sia dal punto di vista neurobiologico che filosofico, e si 
presta benissimo a dimostrare l’unicità della scienza.

Il sistema nervoso è in grado di ricevere gli stimoli dall’ambiente interno 
e dall’ambiente esterno, elaborarli, e rispondere ad essi in maniera adeguata. 
La risposta si realizza in tempi rapidissimi: in pochi decimi di secondo il siste-
ma nervoso integra un’enorme quantità di dati e produce risposte puntuali 
e coordinate. Le risposte a uno stesso stimolo non sono fisse e stereotipate, 
ma possono cambiare in base alla situazione e alle esperienze precedenti. 
Tutto ciò grazie alla plasticità neuronale, una proprietà del sistema nervoso 
che consente ai circuiti neuronali di modificarsi continuamente, differen-
ziando ciascun individuo da tutti gli altri. Le informazioni interne ed esterne 
sono percepite grazie a recettori sensoriali che rispondono inviando segnali 
al sistema nervoso centrale mediante le vie sensoriali.

Qui si apre una domanda che ha una valenza sia filosofica che neuro-
biologica: quale è la differenza tra sensazione e percezione? La sensazione 
è il processo mediante il quale gli organi sensoriali raccolgono informazioni 
sull’ambiente e le trasmettono al sistema nervoso centrale per l’elaborazio-
ne. La percezione invece è il processo mediante il quale il cervello seleziona, 
organizza e interpreta le sensazioni. Quindi, se la conoscenza non si basa 
solo sugli stimoli sensoriali, ma dipende anche dalla capacità del sistema 
nervoso di organizzare ed elaborare l’esperienza sensoriale, viene sponta-
neo chiedersi: come è rappresentata a livello cerebrale la conoscenza del 
mondo? Questa rappresentazione è uguale o diversa in individui diversi? 
Per rispondere a queste domande è stato utilizzato come esempio il siste-
ma visivo, descrivendo come le informazioni visive sono trasformate in 
segnali elettrici, inviati poi alla corteccia visiva primaria. L’analisi cerebrale 
delle informazioni visive non finisce però in questa regione della corteccia, 
ma prosegue in regioni cerebrali diverse che integrano queste informazioni 
con altri input sensoriali, memorie, emozioni e motivazioni. Grazie a que-
sta sofisticata elaborazione, il sistema nervoso è in grado di interpretare le 
immagini visive ed estrapolarne il significato. Per illustrare ciò, sono state 
utilizzate immagini con contorni soggettivi, illusioni ottiche e figure ambi-
gue che, attraverso opportune strategie fotografiche o grafiche, aiutano a 
capire come il cervello trasforma la sensazione in percezione e quindi come 
l’oggettivo diventa soggettivo. 

È professore associato di Fisiologia presso il Dipartimento 
di Biologia, Università degli Studi di Napoli Federico II. Svol-
ge attività di ricerca in ambito neurobiologico, e in partico-
lare studia i meccanismi cellulari e molecolari di plasticità 
del sistema nervoso in diversi organismi modello. È refe-
rente di ateneo per il Piano Lauree Scientifiche Biologia/
Biotecnologie, ed è stata organizzatrice di numerosi eventi 
di divulgazione scientifica in ambito biologico.

MARIANNA
CRISPINO



67ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Che cos’è la vita? 
Un dialogo tra scienza e filosofia nell’Era della biologia sintetica 
e del post-umano

Che cosa è la vita? Uno degli interrogativi scientifici ed esistenziali più 
semplici e in assoluto più complessi che porta in sé un gran numero di im-
plicazioni anche filosofiche.  

L’esigenza di dare una spiegazione ai fenomeni della natura e all’origine 
della vita è una costante nell’esperienza conoscitiva dell’uomo. Nel corso dei 
millenni in molti hanno provato a dare una risposta e le correnti di pensiero 
sono state non poche. La vita sembra sfuggire a ogni definizione che si tenta 
di darle, perché a ogni tentativo di definizione si trovano sempre eccezioni, 
contraddizioni dall’antica Grecia fino alle teorie più moderne. Tutti siamo in 
grado di distinguere ciò che è vivo, come una rana o una pianta, da ciò che 
non lo è: ad esempio una penna stilografica o la tastiera del computer. 

La complessità e l’imprevedibilità sono caratteristiche tipiche dei viventi 
enunciate, dieci anni prima della scoperta del DNA, dal fisico Erwin Schröd-
inger nel suo affascinante saggio Che cos’ è la vita?

Un’altra caratteristica importante è crescere: i non viventi tendono a 
restare sempre della stessa forma e della stessa dimensione mentre un vi-
vente è in grado di replicarsi e/o riprodursi. Tutti i viventi sono in grado di 
approvvigionarsi di energia (metabolismo) per mantenere una struttura, per 
crescere, per replicarsi e fare tante altre cose che, tipicamente, gli oggetti 
inanimati non fanno.

La vita terrestre è dotata anche di una macromolecola per conservare 
l’informazione (DNA) indispensabile per programmare il funzionamento del-
le cellule così come per garantirne la riproduzione. Sembra, infine, che la vita 
sia intrinsecamente soggetta all’evoluzione per selezione naturale, che le 
consente di affrontare i cambiamenti ambientali senza esserne sopraffatta.

Se negli anni ’60 il futuro era rappresentato dal silicio, adesso possiamo 
parlare di DNA-Recode (ricodifica del DNA) perché la biologia sintetica sta 
aprendo la strada allo sviluppo di nuovi tipi di batteri o di lieviti ricodificati 
nel loro DNA, quasi al punto di poterli considerare nuovi organismi. Per non 
parlare della xenobiologia, cioè della biologia molecolare con nanorobotica, 
e delle perplessità di natura etica riguardo all’uso e alla gestione di oggetti 
biologici auto-replicanti. Gli autori degli xenobot, ad esempio, hanno speci-
ficato che l’esperimento era volto soltanto a comprendere la replicazione 
di macchine viventi che si estinguono facilmente e che sono maneggiate 
sotto il controllo dei ricercatori e degli esperti di etica federale. In ogni caso, 
come sempre, le novità biotecnologiche alimentano il dibattito sotto vari 
punti di vista, scientifico, sociale, morale, e riaprono la discussione su grandi 
temi etici.

È professore aggregato di Biologia molecolare del Diparti-
mento di Biologia dell’Università degli Studi di Napoli Fe-
derico II, dove svolge la sua attività di ricerca e partecipa 
alle iniziative di orientamento e formazione (PLS Biologia/ 
Biotecnologie). Ideatrice e referente di numerosi progetti 
ASL e PCTO.

ROSANNA
DEL GAUDIO



69ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Diritto e scienza: verso la co-produzione

La gestione della recente emergenza pandemica ha reso evidente la richie-
sta, impossibile e necessaria, di oggettività che la politica ha rivolto alla comu-
nità di scienziati. 

Il bisogno di parametrare il contenuto dell’attività legislativa ai dati scien-
tifici non è di certo una novità, se si pensa che la giurista statunitense Sheila 
Jasanoff già nel 1990 parlava dei comitati di esperti (science advisors) in termini 
di “fifth branch”, quinto potere; tuttavia, è innegabile che i problemi epistemo-
logici e politici, posti dal contributo degli esperti alla decisione politica, siano 
esplosi nel dibattito italiano con la pandemia da Covid-19. È la scienza la nuova 
fonte di legittimità della decisione politica, da sempre in balìa della soggettività 
delle opinioni? 

La risposta a questo interrogativo presuppone una summa divisio tra scien-
za e politica, tra fatti e norme. Una separazione presente sia nell’approccio di 
quanti, esprimendo deferenza nei confronti della scienza, perorano il silenzio 
dei politici in munere alieno, sia in coloro che, per converso, ritengono che la 
discrezionalità della decisione politica si estenda finanche a dati e tecniche di 
produzione scientifica.

Il primo approccio è di totale deferenza della politica nei confronti della 
scienza: Speaking truth to power è il titolo di un articolo di Wildavsky del 1979 
che ben compendia tale approccio presupponendo una fiducia indiscutibile 
nell’oggettività della scienza, nella sua capacità di descrivere e di prevedere i 
fenomeni naturali. Come potrebbe la politica, a fronte di un’incontestabile rap-
presentazione della realtà, non orientare le sue decisioni al contenuto veicolato 
dagli scienziati? 

Il secondo approccio, di senso inverso, pensa la decisione politica come 
espressione di una sua propria razionalità, del tutto indipendente dalla raziona-
lità scientifica che il diritto, attraverso la mediazione politica, potrà piegare alla 
sua volontà. Un argomento per giustificare tale approccio è l’incapacità della 
scienza di produrre risposte oggettive, la perdita dell’innocenza che il relativi-
smo novecentesco, anche grazie al contributo straordinario fornito dagli stessi 
scienziati (Einstein e Heisenberg su tutti) di ripensamento dei presupposti epi-
stemologici, avrebbe definitivamente inflitto al sogno di progresso positivista.

Tuttavia, nessuno dei due approcci indicati è in grado di dar conto dell’al-
leanza, certo non facile, che l’emergenza pandemica ha richiesto a scienza e 
politica. Lo sforzo collaborativo, che assai faticosamente la gestione della pan-
demia ha prodotto in termini di politiche pubbliche, ha lasciato intravedere 
l’insufficienza di un modello teorico separatista, avvalorando la tesi latouriana 
della co-produzione tra scienza e diritto, mettendo così in discussione la separa-
zione originaria, proprio a partire dal ruolo giocato dal diritto nel consolidamen-
to di teorie e fatti scientifici. Come ha affermato Jasanoff, infatti, non sembra 
oggi possibile separare i giudizi su come conoscere il mondo per governarlo da 
quelli su come governare il mondo per come lo conosciamo. 

È ricercatrice in Filosofia del Diritto presso l’università LU-
ISS Guido Carli di Roma. È autrice della monografia La re-
sponsabilità giuridica alla prova delle neuroscienze (Cacucci 
2019).

ALESSIA
FARANO



71ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Il dominante approccio tecno-scientista non riesce  
a fornire una rappresentazione oggettiva  
della sostenibilità dei sistemi socio-ecologici

Il termine “sostenibilità” definisce un concetto complesso, che ormai 
da diversi decenni è usato e abusato nella narrativa di molti attori sociali. 
Complice dell’abuso di questo termine è anche la scienza moderna, che si 
è strutturata su una percezione, una rappresentazione e un’analisi di tipo 
riduzionistico. Attualmente, le società occidentali (un modo improprio per 
definire le società ricche e sviluppate, dal momento che oggi questo model-
lo si sta diffondendo per effetto della globalizzazione) assegnano un valore 
decisivo alle narrative proposte dalla scienza moderna, considerate porta-
trici di verità assolute (dogma scientista). È necessario chiarire che la scienza 
moderna è uno dei tanti tentativi che l’umanità ha sviluppato nel tempo 
per conoscere sé stessa, il mondo esterno e le sue interazioni con questo. 
Il problema è che, per effetto del riduzionismo, si perde di vista la comples-
sità. La scienza della sostenibilità dovrebbe affrontare l’osservazione dei 
sistemi socio-ecologici, sistemi complessi e dinamici (uso il condizionale per-
ché questa consapevolezza sfugge, ahimè, nella consapevolezza di tanti, 
tantissimi scienziati). L’approccio tecno-scientista, che domina nell’attuale 
mondo scientifico e decisionale, ha il vantaggio di offrire risposte che appa-
rentemente appaiono risolutive, motivo per il quale trova ampio consenso 
tra i diversi attori sociali.

Il filosofo Walter B. Gallie definisce «il concetto essenzialmente contesta-
bile». Nei miei incontri ho provato a dimostrare quanto l’attuale definizione 
di sostenibilità è contestabile se modifichiamo il nostro modo di vedere il 
sistema sotto osservazione. Si è dimostrato quindi che la scienza si sforza di 
essere oggettiva ma rischia di non esserlo se si ostina a osservare i sistemi 
complessi (in questo caso i sistemi socio-ecologici) in maniera riduzionistica. 
I successi ottenuti negli ultimi secoli dalla scienza moderna non sono ri-
producibili sui sistemi complessi. Le soluzioni, oggi maggiormente proposte 
per risolvere i problemi della sostenibilità dei sistemi socio-ecologici, sono 
tipicamente tecnologiche. Quello che la storia ci ha e ci sta insegnando è 
che, paradossalmente, le soluzioni tecnologiche, al contrario, incrementano 
il metabolismo dei sistemi socioeconomici (paradosso di Jevons). Motivo per 
il quale è necessario sviluppare una percezione metabolica e multi-scala 
dei sistemi socio-ecologici, approcci che vanno nella direzione opposta del 
dominante approccio scientifico riduzionistico.

È ricercatore di Ecologia presso il Dipartimento di Biologia 
dell’Università degli Studi di Napoli Federico II, si occupa di 
Sostenibilità dei sistemi socio-ecologici. Si è formato nella 
scuola di Mario Giampietro, padre del Multi-Scale Integrated 
Accounting of Societal and Ecosystem Metabolism (approc-
cio relazionale e sistemico per lo studio della sostenibilità). 
Insegna Scienza della Sostenibilità.

ANGELO
FIERRO



73ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Due incontri a distanza di sette giorni con la stessa scuola.  Adotta un fi-
losofo + uno scienziato ha cambiato format. La nuova formula consente agli 
studenti di metabolizzare il tema oggetto dell’incontro e quanto detto dai 
filosofi e dagli scienziati per poi avere nel secondo incontro un dialogo par-
tecipato. Il tema di questo anno Oggettivo vs Soggettivo. Forse una provoca-
zione?  Attribuendo allo scienziato l’oggettività e al filosofo la soggettività? O 
forse per evidenziare quanto due concetti a prima vista antitetici si avvilup-
pino l’un l’altro in un groviglio inestricabile tanto nella scienza quanto nella 
filosofia. Quale messaggio trasmettere agli alunni? Come rispondere ai loro 
dubbi o alle loro certezze? Con le due eccellenti docenti di Filosofia, Alessia 
Farano e Rosalia Peluso, compagne di questa avventura, abbiamo deciso di 
puntare molto sul relativo.  Partendo dalle nostre competenze per portare i 
ragazzi sul concetto che, a parte i principi etici fondamentali, governa gran 
parte della nostra vita e delle nostre azioni. Accompagnati da Bacone come 
anche da Popper, senza tralasciare Galileo e Darwin abbiamo riflettuto con i 
ragazzi delle due scuole, il Rosmini di Palma Campania e il Sensale di Nocera 
Inferiore sul metodo scientifico, sull’evoluzione, sulla Natura, sulla cultura. 
Guardando quegli occhi vispi e curiosi, questi studenti, anche se selezionati, 
ci sembrano distanti anni luce da quelli che sono carenti nelle prove INVALSI. 
Abbiamo suggerito e sottolineato che, forse, l’oggettività risiede nella misura 
sperimentale al netto dell’errore sperimentale, seppur piccolo. Li abbiamo 
fatti riflettere come pochi anni fa una infinitesima differenza tra previsione 
e misurazione avesse fatto gridare agli scienziati che la velocità della luce 
era superabile. Salvo poi riconoscere che questa differenza era dovuta all’er-
rore sperimentale. Li abbiamo fatti riflettere come il nostro essere fermi è 
relativo mentre con la Terra ci muoviamo a grandi velocità considerando 
la rotazione terrestre o la rivoluzione senza dimenticare tutti gli altri mo-
vimenti. Alla fine, abbiamo cercato di far comprendere che una esagerata 
visione antropocentrica possa portare a comportamenti errati. Mentre una 
visione dell’Uomo, vivente tra i viventi, possa dare luogo a comportamenti 
più equilibrati. Ci saremo riusciti? Noi crediamo di sì. Forse lo speriamo!

Già professore ordinario di Genetica presso l’Università de-
gli Studi di Napoli Federico II è tuttora componente della 
commissione F2cultura. 
Oltre agli interessi scientifici in ambito genetico si è sempre 
impegnato nella diffusione della cultura declinata in tutte 
le sue accezioni.

LUCIANO
GAUDIO



75ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Gli straordinari progressi tecnologici in epoca recente hanno reso il rap-
porto tra digitale e umano sempre più imperante e, oltre alle certezze che 
questi suscitano, non poche sono le questioni aperte sulla gestione della 
transizione verso forme sempre più complesse di interazione e integrazione 
tra umano e non-umano, tra soggettivo e oggettivo.

Viviamo un’epoca nuova in cui siamo tutti attori, consapevoli o incon-
sapevoli, di una mutazione radicale dal punto di vista culturale, valoriale, 
politico, economico, sanitario etc. Viviamo un tempo in cui cultura e muta-
mento sembrano essere divenuti oramai sinonimi e in cui, in maniera del 
tutto inedita, le tecnologie sembrano costituire irreversibilmente e a tutto 
tondo il nostro nuovo habitat, interno ed esterno.

Negli ultimi anni i progressi delle biotecnologie ci hanno permesso di 
modificare geneticamente e clonare organismi superiori, con efficienza ed 
accuratezza eccezionali; più recentemente, è l’Intelligenza Artificiale la tec-
nologia che sta portando un ulteriore e rapidissimo cambiamento in tutti gli 
ambiti della nostra vita. Proprio l’esposizione alle nuove forme di Intelligenza 
Artificiale promette di cambiare nel profondo l’esperienza degli individui 
nella reciprocità con oggetti e contesti sempre più tecnologici.

Il differente rapporto fra l’uomo e il mondo sta velocemente ridefinendo 
e acuendo l’utilizzo delle risorse in un processo di rapidissima evoluzione, 
talvolta sovvertimento, dei processi produttivi di beni e servizi. Anche questi 
ultimi stanno riscrivendo (in chiave industriale) il rapporto uomo-macchina. 
Tutto ciò ha un risvolto anche politico perché tali mutamenti imporranno 
forme inedite di governance o di governo mettendo in discussione lo statuto 
stesso del vivere comune, contribuendo così all’emergere di nuove configu-
razioni di Sapiens e di nuove modalità di organizzazione della polis umana 
nonché, più complessivamente, di tutto l’habitat di Sapiens. Nuove oppor-
tunità ma anche nuove responsabilità: l’intelligenza tecnica, aumentata dal 
digitale, individua infatti compiti di cura e riparazione non più eludibili anche 
nei confronti della biosfera.

In un futuro ormai quasi presente, l’uomo sarà in sostanza sottoposto a 
una pressione decisiva che lo proietterà verso il proprio definitivo trascendi-
mento. Una trasfigurazione complessiva che ingiunge sin da ora di pensare 
quale sarà la condizione umana futura.

In questo contesto, che sta comportando una vera e propria radicale 
rivoluzione antropologia, scienza e filosofia sono chiamate non a una nuova 
alleanza, bensì a una radicale riscrittura dei canoni identitario-strutturali di 
Sapiens.

È professore ordinario di Filosofia morale presso il Dipar-
timento di Studi Umanistici dell’Università degli Studi di 
Napoli Federico II. Docente di Etica e nuove tecnologie e di 
Bioetica ed etica del digitale, è responsabile scientifico della 
task force di ateneo Human&Future, coordinatore del cor-
so di studio triennale in Filosofia del Dipartimento di Studi 
Umanistici, membro del Consiglio della Scuola delle Scienze 
Umane e Sociali, membro della Commissione Terza Missio-
ne e Impatto Sociale del DSU e membro della Commissione 
Orientamento del DSU.

GIANLUCA
GIANNINI



77ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Come è noto quella di Soggetto/Oggetto è una dicotomia tipica della 
modernità. Nella cosiddetta filosofia classica, greca e poi romana, l’oppo-
sizione soggetto/oggetto non viene contemplata, mancando addirittura 
un termine per definire i due poli dell’opposizione. In latino, per esempio, 
ci sono i termini subjectum e objectum, ma significano cose diverse dal 
nostro soggetto/oggetto. Analogamente nel greco antico. Più in dettaglio, 
subjectum, filosoficamente, traduce il greco hypokeimenon, che ha un signi-
ficato vicino al nostro termine soggetto, ma nel senso passivo della parola, 
cioè, di “soggetto a” e non di “soggetto di”. È possibile leggere una trattazione 
approfondita dell’argomento in Aristotele, nella cui Metafisica si chiarisce 
che hypokeimenon da un lato può significare materia, nel senso di qualcosa 
di potenzialmente determinato, dall’altro può significare forma, nel senso 
del determinato in sé e per sé e, quindi, può significare anche l’insieme di 
materia e forma (il famoso sinolo). Ed è ancora Aristotele che ci ricorda come 
il termine ha anche una ovvia applicazione in ambito grammaticale. Il sog-
getto, anche nella nostra grammatica, che discende da quelle latina e greca, 
è ciò o chi compie l’azione, il che significa che è quel sostrato, ovvero quella 
sostanza suscettibile di volta in volta di vedersi riconosciuti quegli attributi 
(i predicati) attraverso cui lo si può individuare. 

Forzando (ma poi non più di tanto) il testo aristotelico, possiamo tentare 
di pensare la questione della soggettività e della oggettività in termini rela-
zionali. Cosa significa questo e quali implicazioni può avere su un piano eti-
co-politico? Questa è sicuramente una delle domande che dovremmo porci. 
Per esempio, potremmo riflettere sulla struttura stessa della relazionalità e 
considerarne i rapporti con un concetto a essa vicino: quello di relativismo. 

Attingendo ad alcune delle risorse della mia formazione (fenomenolo-
gica, in prima istanza, e poi del relazionismo pertinenziale), sono portato a 
considerare come fondamentale il valore della relazione, tanto da conside-
rarla come originaria e, quindi, costitutiva dello stesso rapporto soggetto/
oggetto. Lo sforzo per il pensiero, allora, sarebbe quello di pensare un due 
(o anche più di due) come precedente qualsiasi unità. 

Infine, spunti determinanti per la riflessione su questa dicotomia ci pos-
sono giungere dalle cosiddette epistemologie dell’irreversibile che, sebbene 
in modalità del tutto nuova, vanno a rilanciare il senso di questa opposizio-
ne, messa in crisi, oltre che dalla filosofia otto-novecentesca, dalle acquisi-
zioni della fisica novecentesca. 

È professore di Estetica all’Accademia di Belle Arti di Napo-
li, è anche socio corrispondente dell’Accademia di Scienze 
morali e politiche della Società Nazionale di Scienze, Let-
tere e Arti in Napoli e ricercatore associato dell’ISPF-CNR. 
Dirige la rivista estetica. studi e ricerche.

DARIO
GIUGLIANO



79ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

La traccia e il sapere

Ad inizio 2023 su una rinomata rivista scientifica, Nature Ecology & 
Evolution, è uscito un articolo dove si descrive una scoperta piuttosto sen-
sazionale. In Etiopia nel sito archeologico di Melka Kunture, un gruppo di 
ricercatori, composto da archeologici, geologi, paleontologi antropologi, ha 
scoperto una sorta di officina litica risalente a 1,2 milioni di anni fa. Il ritro-
vamento arretra di circa 500mila anni la prima testimonianza del fatto che 
gli ominidi, antenati dell’homo sapiens, producevano in serie utensili per 
svolgere le attività quotidiane; lo facevano trasformando i ciottoli di pietra 
ossidiana rinvenuti lungo il fiume vicino in oggetti taglienti, e nonostante 
il pericolo di alluvioni, periodi di siccità ed eruzioni vulcaniche. Insomma, 
grazie a una capacità tecnica piuttosto sviluppata, essi creavano nuove op-
portunità con le quali abitare e trasformare l’ambiente. L’analisi geomor-
fologica e stratigrafica, unitamente alla ricostruzione dell’attività vulcanica 
del tempo, ha consentito di definire il paleoambiente e le sue evoluzioni. E 
dunque, veniamo al tema di quest’anno: in questo caso dove dovremmo 
noi tracciare la linea tra ciò che è oggettivo e ciò che invece è soggettivo? 
Ancora: chi siamo noi, coloro i quali cioè oggi fanno questa mirabolante 
scoperta? Abbiamo straordinari strumenti scientifici e tecnologici, saperi e 
tecniche con cui scaviamo, riconosciamo che quelle sono pietre lavorate, le 
esaminiamo, le datiamo, e via dicendo. Qui c’è un paradosso che vale la pena 
prendere in considerazione. Noi siamo interni alla vicenda che ricostruiamo 
e raccontiamo; siamo l’ultimo (almeno per ora) prodotto dell’evoluzione di 
quell’ominide che sta alle nostre spalle. E allo stesso tempo ne siamo anche 
esterni; proprio noi, che condividiamo tecniche e linguaggi con cui ricostru-
iamo questa vicenda, siamo anche coloro che parlano di questa origine, la 
collocano a distanza là in fondo (soltanto per ora!) all’evoluzione umana e 
così la fanno essere in un certo modo. Si inizia a vedere una direzione con cui 
sviluppare la nostra domanda. Al centro della scoperta dell’officina litica c’è 
una realtà vera e oggettiva, ma quella pietra, più che un semplice oggetto, è 
una traccia. Che significa? Che dietro ad essa c’è un sapere, il nostro, che non 
può restare irriflesso, inconsapevole e, per quanto sembri paradossale, non 
saputo. Non può perché è proprio grazie a quel sapere che la pietra ritrovata 
in Etiopia ci appare così come appare a noi oggi. La situazione della soggetti-
vità scientifica è la condizione della soggettività in quanto tale. E non è certo 
un semplice caso fortuito se buona parte del pensiero filosofico moderno 
e contemporaneo, che germoglia a cavallo della razionalità scientifica, sca-
vando dentro i meandri della soggettività, vi ha visto molti più paradossi e 
opacità che strati di lucentezza. 

È ricercatore in Filosofia teoretica presso l’Università degli 
Studi di Salerno. Membro delle redazioni delle riviste Il Pen-
siero e Teoria, è Investigador Principal del CIF – Università di 
Buenos Aires. Autore di La filosofia e l’immagine del meto-
do (2021, Inschibboleth Edizioni) e L’institution de la forme 
(2021, Éditions Mimésis). Ha inoltre lavorato per diversi anni 
come assistente e consulente presso la Camera dei Depu-
tati e il Senato della Repubblica.

GIULIO
GORIA



81ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Uno dei maggiori malintesi che permea la percezione popolare della 
scienza e del metodo scientifico, è che la metodologia scientifica rappre-
senti un approccio e un criterio del tutto oggettivo per la conoscenza della 
natura e dell’Universo che ci circonda. In realtà anche il metodo scientifico 
produce spesso risultati ambigui, statisticamente difficili da interpretare, e 
modelli, i quali spesso si basano su assunzioni e ipotesi difficili da compro-
vare. Perciò se è vero che il metodo scientifico rappresenta forse l’approccio 
più efficiente che gli esseri umani siano riusciti a concepire, questo non è 
sufficiente a rendere molti risultati e modelli limitati e di difficile applica-
zione nella reale complessità della vita sociale. La ripetibilità di molti espe-
rimenti in condizioni di laboratorio che rendono gran parte dei risultati di 
laboratorio robusti e coerenti diventa difficile da riproporre in condizioni 
di campo nell’ambito delle scienze naturali. Il dato scientifico ha bisogno 
di essere contestualizzato, ed è limitato dalla potenza dello strumento che 
permette l’analisi dei dati. La potenza di molti modelli sta inoltre nella loro 
capacità di riprodurre risultati ma anche creare potenziali scenari futuri in 
determinate condizioni fisiche. Tuttavia, durante lo sviluppo di tali modelli, 
resiste un certo grado di soggettività legato alla cultura e alla visione per-
sonale del ricercatore, nonché alla moda o al pensiero dominante della co-
munità scientifica. Perciò il metodo scientifico e i modelli che ne derivano 
rappresentano spesso un approccio perfettibile e criticabile, pur rimanendo 
lo strumento per la conoscenza e per lo sviluppo di tecnologia più efficiente 
e profondo mai prodotto durante la storia della nostra civiltà. Questi limiti si 
toccano e si incrociano quando osserviamo fenomeni complessi nell’ambi-
to delle geoscienze (climatologia, oceanografia, geodinamica), nello studio 
dei cambiamenti climatici e nello sviluppo di scenari teorici legati al futuro 
energetico. Alcuni dei dati più robusti e ripetibili, che riguardano l’aumento 
rapido di emissioni di gas serra nell’atmosfera, hanno fatto fatica a imporsi 
nella percezione pubblica a dispetto dei tanti modelli previsionali che invece 
sono molto popolari durante le discussioni pubbliche del futuro climatico 
del paese ma sono spesso basati su assunzioni molto semplici del sistema 
geosfera-atmosfera. L’approccio soggettivo e la conoscenza oggettiva non 
sono opposti nella scienza; piuttosto, gli elementi soggettivi sono inevitabili 
nell’inferenza scientifica e bisogna tenerne conto in modo esplicito per mi-
gliorare la trasparenza e ottenere risultati più affidabili.

Svolge attività di ricerca in Filosofia presso la Scuola Meri-
dionale Superiore di Napoli. È stato editor della Salerno Edi-
trice. Collabora con la delega Cultura del Comune di Napoli 
per la programmazione culturale.

DAVID
IACOPINI



83ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Oggettivo e Soggettivo nell’indagine scientifica della Terra

Il mondo della scienza viene in genere percepito come il mondo dell’og-
gettivo contrapposto al soggettivo che invece informa molti altri aspet-
ti della cultura e della vita sociale. Questo soprattutto perché la scienza, 
nell’accezione comune, è intesa come basata sull’applicazione del metodo 
fisico-matematico, percepito come infallibile. Ne deriva un’idea, socialmente 
anche perniciosa, che gli scienziati siano i soli a offrire chiave per la verità. Le 
esperienze recenti di pandemia e riscaldamento globale ci mostrano invece 
che quando si indagano fenomeni complessi non esiste né l’oggettività né la 
verità. Questa può essere presente nella raccolta di dati e nelle misure su cui 
si basano i modelli interpretativi ma, finanche in questo caso, la ricerca epi-
stemologica di questo secolo ha ampiamente accolto l’idea che anche i dati 
non sono puramente oggettivi ma vengono raccolti a partire da un modello.

Il tema della influenza del modello nella raccolta dei dati è particolarmen-
te sensibile nella geologia. Questa disciplina, oggi basata sull’uso massiccio 
di dati quantitativi, ha un cuore metodologico fondato sull’osservazione di 
particolari strutture e geometrie riconoscibili nella disposizione delle rocce; 
queste, indagate alla luce di leggi chimiche, fisiche e biologiche, vengono poi 
interpretate in chiave storica. Il riconoscimento di tali strutture, sia che ven-
ga fatto direttamente in natura, sia che venga applicato a dati indiretti, quali 
mappe geochimiche o immagini sismiche, implica la capacità di discernere 
nel caos apparente dei pattern che hanno speciale significato per l’inter-
pretazione. La formazione del geologo ha ancora oggi, nell’era dei modelli 
virtuali, un nucleo importante che è basato sulla capacità di riconoscimento 
di tali strutture. Di recente, alcuni studiosi dell’epistemologia delle scienze 
geologiche hanno suggerito che la geologia sia una scienza di tipo erme-
neutico, una geo-semiosi basata sulla corretta interpretazione di quel par-
ticolare testo che è il libro della “Natura”. Libro che è scritto senz’altro, come 
compreso da Galileo, con il linguaggio della matematica ma che va inteso in 
primo luogo col linguaggio dei segni e, nel caso della geologia, interpretato 
in chiave storica. L’oggettività, in un processo euristico di questo tipo, non 
può che essere considerata una semplificazione: solo il rigore metodologico, 
garantito dalle regole interne della comunità scientifica, contraddistingue 
come scientifico, o se si vuole come non soggettivo, il procedere dell’indagi-
ne della Terra e della sua storia; ma ritenere di avere delle verità oggettive su 
fenomeni complessi della durata di miliardi di anni è vana illusione.

Insegna Geologia generale, Stratigrafia, Sedimentologia 
e Didattica delle Scienze della Terra in vari corsi di studio 
triennali e magistrali dell’Università degli Studi di Napoli Fe-
derico II. Ha inoltre svolto ricerche sulle rocce calcareo/do-
lomitiche dell’Italia e delle aree peri-mediterranee, sia come 
registratori della evoluzione paleo-geografica e della storia 
climatica del pianeta, sia come serbatoi di fluidi e risorse 
energetiche nel sottosuolo.

ALESSANDRO
IANNACE



85ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Riflessioni con gli studenti e le studentesse  
del Liceo Colombo di Marigliano 

Le categorie di Soggettivo e Oggettivo sono state impiegate a più riprese 
nella storia della filosofia occidentale. 

Secondo Popper, ad esempio, il nostro accesso alla realtà è mediato da 
filtri. Questo rappresenta il limite e la forza di Sapiens: nessuna conoscenza 
è definitiva o immutabile, ma più il nostro sapere si accumula più gli stru-
menti di comprensione del reale si affinano. Ciò vuol dire che l’oggettività 
della conoscenza riposa nella soggettività critica, ossia in una forma di inter-
soggettività che è capace di mettere in discussione sé stessa per acquisire 
conoscenze migliori.

Tali considerazioni possono essere applicate al campo dell’esplorazione 
spaziale e della ricerca di vita nel cosmo. Di fatto, noi cerchiamo nel cosmo 
forme di vita che utilizzano, per fiorire, gli stessi strumenti impiegati sul no-
stro pianeta. Per conoscere ciò che è ignoto partiamo infatti sempre da ciò 
che è noto. Questo è per certi versi un limite, perché la vita potrebbe essersi 
sviluppata in modalità che al momento non siamo in grado di immaginare. 
Tuttavia, comprendere i meccanismi che sono alla base della vita terrestre 
e delle sue forme ci offre anche strumenti, sempre più efficaci, per cercare 
indizi di eso-biosfere e di corpi celesti potenzialmente abitabili: i nostri limiti 
e i nostri punti di forza si toccano costituendo ciò che ci rende umani.

Questa consapevolezza ci guida anche rispetto a un altro tema di di-
scussione oggi sempre più centrale: il futuro dell’IA. Di fronte alla diffusione, 
sempre più capillare, di sistemi di IA e alla loro capacità di performare task 
in modalità human-like, alcuni autori hanno avanzato preoccupazioni sulla 
possibile fine dell’umano. Considerare i sistemi di IA come nuovi attori degni 
di tutele morali, tuttavia, non deve farci perdere di vista che la soggettività, 
spesso associata a concetti come qualia e coscienza fenomenica, resta un 
elemento fondamentale dell’esperienza umana, assente nei sistemi di IA. 
Se da un lato ciò ci ricorda che una IA generativa o un AI robot non sono in 
grado di replicare il nostro punto di vista, in prima persona, ciò non impli-
ca ipso facto la loro esclusione dagli enti degni di considerazione morale. 
Ci consente, tuttavia, di valutarne le caratteristiche al di fuori di un’ottica 
antropocentrica, e di attribuire il giusto peso alla soggettività che, ancora 
una volta, rimane elemento inaggirabile della nostra esperienza del mondo.  

Docente di Bioetica e Filosofia morale presso l’Università 
degli Studi di Torino, si è laureato in Filosofia presso l’Uni-
versità degli Studi di Napoli Federico II e ha conseguito il 
titolo di Dottore di ricerca in Bioetica. Coordinatore di reda-
zione della rivista internazionale S&F. Docente incaricato di 
Etica delle Biotecnologie industriali presso l’Università degli 
Studi di Napoli Federico II.

LUCA 
LO SAPIO



87ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

L’autorità della scienza fra oggettivo e soggettivo

La pandemia sembra ormai alle nostre spalle, eppure il suo ricordo, le 
morti, i sacrifici, lo sconvolgimento del quotidiano, sono ancora vivi per molti 
di noi. Uno dei temi centrali che il COVID ha fatto emergere è stato proprio 
quello legato all’autorità della scienza. A mio parere la pandemia ha visto il 
dibattito pubblico oscillare fra due posizioni che sembrano assai poco at-
traenti: la prima, potremmo chiamarla “osservanza acritica”, sembra voler 
delegare l’autorità delle decisioni pubbliche alla scienza stessa; la seconda, 
che invece potremmo chiamare “irrazionalismo reazionario”, vorrebbe che 
le decisioni pubbliche fossero prese ignorando le conoscenze faticosamente 
costruite dalla comunità scientifica. 

La prima, dunque, vede la scienza come oggettiva in senso forte, e da ciò 
deduce che l’unico modo ragionevole di procedere per il decisore pubblico 
su temi come quelli legati al contrasto della pandemia sia la delega in bianco 
agli scienziati. Questa posizione non è plausibile, in primo luogo, perché l’og-
gettività della scienza è un tema spinoso (più teorema che assioma). Vedere 
la scienza come intersoggettivamente validata da una comunità epistemica 
di riferimento sembra una visione altrettanto valida, e forse più credibile 
e coerente, per esempio, con il fenomeno del disaccordo fra scienziati su 
questioni anche fondamentali. In secondo luogo, perché, anche se la scien-
za fosse oggettiva in senso forte, questo non consentirebbe comunque un 
esercizio deduttivo che porti sino alla decisione pubblica. Quest’ultima infat-
ti deve, fra le altre cose, proporre un bilanciamento fra valori in gioco, e sta-
bilire priorità condivise e condivisibili.  Tornando poi sulla seconda posizione, 
questa vede la scienza come puramente soggettiva. Lo scienziato parla solo 
a titolo personale e sovente, la cosa è sottintesa in alcune versioni dell’irra-
zionalismo reazionario e le sue personalissime idee sono dettate da conflitti 
di interessi e macchinazioni complottistiche: in questo caso, l’implausibilità 
è davvero somma. Così, vedere la scienza come puramente oggetto di spe-
culazioni personali, contrasta con l’evidenza quotidiana: le medicine funzio-
nano, i razzi arrivano in orbita, si produce energia atomica etc. Inoltre, e in 
virtù della valenza epistemica della scienza, non è pensabile che un decisore 
pubblico decida di ignorarne i precetti, pena la manifesta irrazionalità delle 
decisioni adottate. Esiste un’alternativa attraente? Sì, ma richiede che la po-
litica, come spesso si sente dire, abbia il coraggio di reclamare il suo primato. 
Delegare in bianco e rifiutare in blocco sono esercizi facili, perché richiedono 
poca intelligenza e poca leadership. L’alternativa, quella di una politica forte, 
è riconoscere l’autorità della scienza sulle cose che le competono, per poi 
dettare la linea in base a una visione del bene comune credibile.   

Insegna Filosofia politica presso l’Università degli Studi di 
Napoli Federico II. Si è laureato alla Sapienza di Roma e ha 
conseguito il master e il dottorato alla London School of 
Economics. Si occupa di Etica internazionale e del rapporto 
fra etica ed economia.

PIETRO
MAFFETTONE



89ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Il programma di quest’anno verte su una delle grandi dicotomie più sfug-
genti e insieme più decisive. Dalla fisica quantistica, dove la stessa presenza 
dell’osservatore (elemento soggettivo) determina una modificazione degli 
stati, sino al diritto, che già con il suo più importante scienziato, Hans Kelsen, 
pone alla base della stessa possibilità di comprensione del fatto giuridico sia 
la distinzione tra atto materiale e significato di quell’atto (ad esempio, l’atto 
materiale costituito da un uomo che parla può avere più significati, giuridici e 
non giuridici: quell’uomo può essere un avventore al bar che valuta la partita 
della squadra del cuore, può essere uno studente che risponde alle doman-
de dell’esaminatore, può essere un giudice che dichiara una sentenza), sia 
la distinzione tra elemento soggettivo ed elemento oggettivo di un atto: un 
rivoltoso può avere la convinzione soggettiva di agire in nome e per conto 
di un ordinamento giuridico che però, se non è effettivo, giuridicamente non 
esiste: dunque l’atto del rivoltoso non avrà alcun significato giuridicamente 
oggettivo, non sarà conforme a diritto.

Allo stesso modo proprio il diritto distingue tra verità storica e verità 
giudiziaria, con ciò complicando molto la stessa idea, forse la più difficile 
nella scienza e nella filosofia, di verità. 

La soglia scivolosa tra Oggettivo e Soggettivo non deve condurre, ed 
è sempre Kelsen a insegnarcelo, né a un iper soggettivismo relativistico, 
tale per cui non esistono fatti se non da un punto di vista soggettivo, che 
diventa così la nuova oggettività (ad esempio, giudizi avventati come «la 
pandemia è solo una costruzione massmediatica»; evidenti falsità come «la 
terra è piatta»; la negazione di dati considerati dalla maggioranza assoluta 
degli scienziati essere oggettivi, come quelli che riguardano il cambiamento 
climatico, e così via), per cui non esiste alcuna possibilità di operare delle 
corrispondenze tra fatti e opinioni, con le seconde che occupano il posto 
dei primi creando una sorta di metaverso che orienta scelte e allocazioni 
di risorse; in tale meta(per)verso, anche errori, orrori e negazionismi poli-
ticamente infami possono aspirare a trovare legittimo posto nel grande 
mercato delle idee (ma è falso, come si riteneva agli albori di internet, che 
il mercato delle idee si autoregolasse e che l’erba buona avrebbe scacciato 
l’erba cattiva); né a un iper-oggettivismo pseudoscientistico, come accade 
in modo sempre più palese, che occulta con presunti algoritmi e dati og-
gettivi quelle che sono scelte, omissioni, pregiudizi politici dell’osservatore. 
Su questa soglia scivolosa – Oggettivo/Soggettivo – non dobbiamo cadere. 
Come? Solo rafforzando criticamente il nostro approccio alla realtà a partire 
da quella preziosa facoltà che è il giudizio politico, che solo a partire dalla 
conoscenza del mondo e della storia, dell’umano, può sperare se non in un 
mondo migliore, in un mondo che non sia peggiore, o invivibile, per noi e per 
chi ci seguirà dopo di noi.

È professore ordinario di Filosofia e Sociologia del Diritto 
presso l’Università degli Studi di Salerno. È Local Investi-
gator del PRIN 2017 The Dark side of the Law e direttore 
scientifico della collana Ombre del diritto (Castelvecchi). Nel 
2022 ha pubblicato Il limite del diritto (Giappichelli).

FRANCESCO
MANCUSO



91ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Quando ho visto che il tema e l’argomento comune era Oggettivo/Sog-
gettivo, mi sono immediatamente reso conto che non avrei in alcun modo 
potuto fare a meno di partecipare all’edizione 2023 di Adotta un filosofo + 
uno scienziato. E la prova del budino è riuscita grazie alla partecipazione atti-
va degli studenti del Liceo Parzanese di Ariano Irpino e soprattutto al fitto e, 
almeno per me, molto fruttuoso scambio intessuto con Arturo Tagliacozzo. 
Una delle tante dimostrazioni del fatto che, non solo la scienza pensa, ma 
che anche la filosofia qualche volta lo fa.

Per uno come me, che ha dedicato qualche anno della propria vita allo 
studio della fenomenologia e ha provato a riportarla al centro del dibattito 
epistemologico contemporaneo, la differenza e il rapporto tra oggettivo e 
soggettivo sono un dolce rovello. Esatto e approssimato, interno ed esterno, 
pubblico e privato, scoperta e invenzione, fatti ed esperienza, sensazioni e 
sentimenti, invariabile e variabile, “così è” e “se (così) vi pare”, conoscenza e 
credenza, sono solo alcune delle coppie che più frequentemente esemplifi-
cano quella distinzione. E la esemplificano con così tanti gradi e sfumature 
da esaurire quasi completamente l’ambito delle analisi concettuali in cui 
sono impegnate, pur in maniera diversa, scienza e filosofia.

C’è un passaggio del De Corpore in cui Hobbes afferma che: «Di tutti i 
fenomeni che sono intorno a noi, il più mirabile è l’apparire stesso». In questo 
brano non vi è solo l’atto di nascita dell’empirismo moderno, così come dei 
suoi sviluppi contemporanei e della sua lotta di liberazione dai suoi veri (o 
presunti) dogmi, ma anche l’espressione di un atteggiamento di più lunga 
durata che tiene insieme il pensiero tardo-antico e le più recenti acquisizioni 
filosofico-scientifiche. È dall’apparire che occorre partire, dal mondo così 
come appare; e visto che l’apparire è sempre apparire di qualcosa a qual-
cuno, non è possibile sottrarsi alla fatica di pelare la gatta dell’oggettivo/
soggettivo.

Insegna Teoria della Conoscenza e Fenomenologia presso 
l’Università degli Studi di Napoli Federico II. Si occupa prin-
cipalmente di logica ed epistemologia fenomenologiche, di 
fenomenologia cognitiva e di teoria dei concetti. Ha anche 
scritto contributi sull’estetica, la filosofia dell’architettura 
e del diritto e la filosofia tedesca del primo Novecento (in 
particolare, sul confronto tra fenomenologia, neokantismo 
e prima filosofia analitica).

FELICE
MASI



93ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Nel V libro della Repubblica, definendo i caratteri dello Stato ideale, Pla-
tone introduce tre concetti fondamentali: l’ἐπιστήμη, la verità o conoscenza 
certa, la δόξα, l’opinione o credenza, e l’ἄγνοια, l’ignoranza. Con un simi-
le paradigma è quindi fondamentale distinguere non solo la conoscenza 
dall’ignoranza, ciò che vero da ciò che è sbagliato, ma anche distinguere 
ciò che vero da ciò che è opinione o credenza. Diventa fondamentale allora 
individuare i confini, se ci sono, tra ciò che è oggettivo, ciò che è opinabile/
soggettivo e ciò che è sbagliato. 

Uno degli scopi di uno scienziato, di uno scienziato sperimentale in par-
ticolare, è la ricerca dell’oggettività tramite lo studio ossia l’osservazione la 
comprensione e la riproduzione di fenomeni noti e non noti. Questo proce-
dimento ha lo scopo o di verificare la veridicità di una teoria o di scoprire 
qualcosa di nuovo, ossia i limiti di ciò che crediamo essere oggettivo. Questo 
procedimento, quindi, ha lo scopo di mettere in discussione quello che si 
ritiene oggettivo, quasi sperando che sia parziale, per arrivare a una nuova 
e più profonda conoscenza. In un percorso iterativo e che sembra infinito lo 
scienziato spera sempre che la verità appena svelata abbia dei limiti, che sia 
quindi δόξα, e che oltre quei limiti si apra un nuovo mondo in cui continuare 
a ricercare.

Questo processo magnifico e infinito è l’essenza della ricerca scientifica 
e spesso porta a confusioni che minano la credibilità della scienza stessa. 
In questo processo osmotico oggettivo/soggettivo il rischio di pensare che 
tutto possa essere soggettivo, che nulla sia davvero oggettivo e che l’opinio-
ne povera, ossia non corroborata da attenti e profondi studi, abbia valore di 
verità è grandissimo ed è ciò che accade da molti anni. 

Teorie strampalate ma di moda, grazie ai vari mass media e ai social 
network, si sono succedute e si succedono nel tempo con la crescente in-
capacità di fasce sempre più grandi della popolazione di comprenderne la 
sensatezza o meno. E in questo humus si tornano a usare termini come 
“naturale” per descrivere ciò che è giusto e ciò che non lo è, spostando il 
piano del discorso su termini che ricordano un ordine di cui qualcuno de-
tiene il codice. Ma io ricordo ancora il mio ottimo professore di filosofia che 
al primo anno di liceo ci disse di diffidare da chi parla di ciò che è naturale, 
perché vuole solo imporre il proprio discorso e ci ricordava che Aristotele 
diceva che «era naturale che alcuni uomini nascessero schiavi». 

È professore di ruolo di seconda fascia per il settore con-
corsuale 02/A1 S.S.D. FIS01 presso il dipartimento di Fisica 
Ettore Pancini dell’Università degli Studi di Napoli Federico 
II. Da luglio 2016 partecipa anche all’esperimento ATLAS 
presso il collisore LHC del CERN.

PAOLO
MASSAROTTI



95ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Sull’interpretazione soggettiva di dati sperimentali

La Scienza è un sapere sperimentale che si fonda sull’osservazione dei 
fatti, il calcolo e la misura. Le sue ipotesi vengono giustificate su base em-
pirica e non razionale. Per la verifica delle ipotesi gli scienziati si servono di 
esperimenti, operazioni appositamente costruite, che permettono di stabili-
re se si può procedere alla matematizzazione dei dati sperimentali, in modo 
da scoprire relazioni tra grandezze e fenomeni altrimenti non associati. Le 
scoperte scientifiche pretendono di avere validità generale e di poter essere 
controllate da ognuno. Queste affermazioni suggeriscono che la Scienza sia 
un sapere oggettivo. Uno dei malintesi più comuni sul mondo della Scienza 
da parte di non-esperti è credere che dai dati sperimentali arrivino verità 
inconfutabili. Il dato sperimentale è di per sé oggetto a errore e soggetto a in-
terpretazione. L’elaborazione statistica dei dati sperimentali è necessaria per 
una corretta rappresentazione di una misura. Tuttavia, l’indagine statistica 
non è sempre sufficiente per un’interpretazione univoca. L’interpretazio-
ne rappresenta una parte importante dell’analisi dei dati scientifici perché 
assegna un significato alle informazioni raccolte e ne determina le implica-
zioni, permettendo di prendere le decisioni più informate possibili. L’analisi 
dei dati, tuttavia, tende a essere estremamente soggettiva. Ciò implica che 
la natura e l’obiettivo dell’interpretazione varieranno da sperimentatore a 
sperimentatore. I radiologi, ad esempio, interpretano ciò che vedono nelle 
neuroimmagini per fare una diagnosi o dare raccomandazioni su possibili 
trattamenti. Uno studio condotto da esperti di neuroimaging, pubblicato 
su Nature1, ha mostrato quanto diverse possano essere le interpretazioni 
associate agli stessi dati sperimentali. Per condurre questo studio, i ricerca-
tori hanno avviato un ampio progetto collaborativo composto da 70 team 
di esperti di neuroimaging provenienti da tutto il mondo. Ai team sono stati 
forniti dati grezzi di risonanza magnetica e i protocolli con i quali erano stati 
raccolti questi dati. Ciascun team aveva a disposizione un pacchetto softwa-
re di analisi delle immagini. I risultati di questa indagine hanno mostrato che 
i team hanno utilizzato metodi di indagine diversi e sono giunti a conclusioni 
diverse. Questo e altri esempi di diversa interpretazione di dati sperimentali 
sono stati mostrati e discussi con i ragazzi.

1  R. Botvinik-Nezer et al., Nature 2020, 582, 84–88.

È professore di prima fascia nel settore CHIM/02 presso 
l’Università degli Studi di Napoli Federico II e autore di oltre 
200 pubblicazioni su riviste scientifiche peer-reviewed.

ANTONELLO
MERLINO

https://www.nature.com/


97ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Su una recente teoria della sostenibilità 

Dal maggio 2021, l’Organizzazione Mondiale della Sanità, in collabora-
zione con altre quattro agenzie internazionali, ha inaugurato il One Health 
High Level Expert Panel (OHHLEP), un programma di ricerca coordinato da 
scienziati di diversa formazione (virologi, biologi e zoologi) che collabora-
no con l’intento di promuovere un nuovo equilibrio ambientale tra uomo 
e animale, di predisporre misure efficaci per prevenire l’eventuale sorgere 
di altre malattie zoonotiche. Si tratta di obiettivi che possono essere inter-
pretati in stretta continuità con altri progetti come, per esempio, il piano di 
transazione ecologica del Green Deal, ma che presentano significativi ele-
menti di originalità, soprattutto per il fatto di essere sostenuti da un preciso 
impianto teorico. Gli esperti del Panel, infatti, operano nella convinzione che 
il perseguimento di risultati scientifici concreti non possa prescindere da 
una preliminare definizione dei principi, che sono a fondamento della ricer-
ca. Così, lo scorso novembre, è stato pubblicato il documento One Health 
Theory of Change, in cui si trovano preziosi riferimenti; in particolare, quello 
alla «responsabilità degli esseri umani di cambiare il loro comportamento e 
adottare soluzioni sostenibili che riconoscano l’importanza del benessere 
animale e l’integrità dell’intero ecosistema». Il tema alla base dell’edizione di 
quest’anno e il confronto con scienziati ecologici hanno dato l’opportunità di 
riflettere su ciò che in quella proposizione è contenuto. Com’è possibile, per 
esempio, promuovere un ecosistema sostenibile se tale modello rimane fon-
dato sui comportamenti individuali che, necessariamente, presuppongono 
un sistema socioeconomico di vita basato sullo sfruttamento delle risorse 
naturali? La ricerca di un nuovo equilibrio oggettivo tra uomo e animale non 
dovrebbe, piuttosto, implicare la negazione dell’antropocentrismo? In que-
sto riesame critico la filosofia, nelle autorevoli istanze fenomenologiche date 
da Hegel e Husserl, dimostra che la distinzione tra la soggettività dell’uomo e 
l’oggettività dei dati di scienza altro non è se non il risultato di un’astrazione 
intellettualistica. Lo dimostra, del resto, la pratica di verità dell’osservazione 
empirica, ricordata da Enzo Paci nel suo Diario fenomenologico: «Il vaso che 
vedo non è solo ciò che mi appare in quanto oggetto, ma il risultato delle 
relazioni che lo costituiscono; l’insieme delle modalità da cui deriva l’espe-
rienza del soggetto».

Ha conseguito il dottorato di ricerca in Filosofia presso la 
Scuola Normale Superiore di Pisa ed è stato borsista dell’I-
stituto Italiano per gli Studi Storici. Attualmente, è assegni-
sta di ricerca in Filosofia del Diritto presso il Dipartimento 
di Giurisprudenza dell’Università degli Studi di Napoli Fe-
derico II.

GIUSEPPE
MORO



99ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Nella prima lezione si è parlato del metodo scientifico, una delle più gran-
di conquiste dell’umanità. Grazie al pensiero critico della scienza si è messo 
in discussione il principio di autorità e si è preparata la strada a una società 
democratica. Oggi possiamo parlare di due metodi scientifici principali: il 
metodo induttivo, in cui l’osservazione è il punto di partenza e di arrivo del 
ciclo di acquisizione della conoscenza e il metodo deduttivo, in cui è il sor-
gere di problemi e il tentativo costante di eliminare gli errori a spronare la 
scienza. Tuttavia, il metodo scientifico non si deve basare esclusivamente 
sull’oggettività. Per Aristotele la conoscenza parte prima di tutto dal sog-
getto, mentre per Galilei esistono qualità oggettive (caratteristiche dei corpi 
in quanto tali che possono essere misurate) e qualità soggettive (ad esem-
pio il calore, il sapore, l’odore e il suono). Quest’ultimo affermava che: «Per 
esempio, il solletico, prodotto da una piuma, non è una qualità della piuma 
stessa, ma qualcosa che nasce dalla sensazione del soggetto su cui agisce 
la piuma». Quindi si può concludere che il metodo scientifico necessita della 
componente soggettiva. 

Nella seconda lezione si è discusso se l’eugenetica, definita come un in-
sieme di teorie e pratiche miranti a migliorare la qualità genetica di una cer-
ta popolazione, debba essere considerata una scienza o una follia. Francis 
Galton, uno dei padri dell’eugenetica, verso la fine del 1800 affermava che le 
qualità umane più desiderabili avevano dei tratti ereditari e assunse il fatto 
di essere inglese come condizione razziale privilegiata. In Francia, Vacher de 
Lapouge affermò che «l’eugenetica è la scienza che ci darà la nuova religio-
ne, la nuova moralità e la nuova politica», mentre negli Stati Uniti, gli eugene-
tici parlavano della minaccia rappresentata dai “ceppi inferiori” provenienti 
dall’Europa (italiani, russi, polacchi, ungheresi, etc.). Il regime (folle) nazista, 
attraverso i suoi programmi eugenetici, cercava di ottenere tedeschi di raz-
za “pura” attraverso una serie di misure che consistevano in esperimenti 
su gemelli, misurazioni antropometriche e nell’obbligare gli ufficiali delle SS 
concepire figli con le donne tedesche allo scopo di farne futuri soldati del 
Reich. Oggi per fortuna si parla di bioetica, la quale include la terapia genica 
il cui scopo è quello di poter curare delle patologie genetiche modificando il 
materiale genetico all’interno delle cellule.

Dal 2009 ad oggi è docente di Patologia clinica presso il 
corso di laurea magistrale in Medicina e Chirurgia e presso 
il corso di laurea magistrale in Odontoiatria e Protesi Denta-
ria dell’Università degli Studi di Napoli Federico II, oltre che 
in diversi corsi di laurea triennali.

FRANCESCO
ORIENTE



101ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Oggettivamente non si dà nazione

«Nazionale», diceva Max Weber in un testo scritto prima del 1914 e desti-
nato a Economia e società, è «una modalità specifica di pathos, che in grup-
po di uomini legato dalla comunità di lingua, di confessione, di costumi o di 
destino si collega con l’idea di un’organizzazione autonoma della potenza 
politica, già esistente o solo bramata».

Aggiungeva Weber, in quel testo frammentario, che la casistica «mostra 
che i sentimenti di comunanza designati con il nome collettivo di “nazionale” 
non sono qualcosa di univoco, ma possono essere alimentati da fonti ben 
diverse», dove lingua, costumi, confessione possono orientare la prospetti-
va, eppure non bastano, non sono sufficienti. Nessun elemento – figurarsi 
una credenza biologica, o un dato etnico sempre opaco – è la condicio sine 
qua non. Il “sentimento nazionale” è appunto solo un sentimento. Rimanda 
a un’emozione, magari condivisa, magari radicata in istituzioni che rendono 
questo sentimento una cosa, un oggetto sociale, ma il fondamento è e resta 
emotivo. 

Lucidissimo nel suo sguardo sociologico, Weber portò fino in fondo la 
sostanza patica del valore nazionale, aderendo con entusiasmo alla Prima 
guerra mondiale: «Questa guerra è grande e meravigliosa», disse in una 
lettera famosa. Come tutti, ebbe lutti in famiglia, vide i milioni di morti, gli 
effetti perniciosi. Ma, pur variando sul tema, continuò a perorare la causa, 
come fosse un atto di fede.

A sostenere direttamente questa tesi – che la nazione sia una questione 
fideistica – è stato Elias Canetti, in Massa e potere, qualche decennio dopo. 
«In che cosa si crede di essere diversi quando si comincia a combattere 
come francesi, tedeschi, inglesi, giapponesi? Un’indagine sugli usi e i costu-
mi, sul governo, sulla letteratura, potrebbe sembrare esauriente, e tuttavia 
trascurare quel determinato elemento nazionale che scaturisce come fede 
in tempo di guerra. Le nazioni devono essere considerate come se fossero 
religioni». E resta allora l’interrogativo. Capace di tenere insieme, religare, 
come fosse una religione, l’idea di nazione sta tutta sul fronte di un’adesione 
al valore sentito soggettivamente, e poi lascia tracce ovunque, si oggettiva in 
legami, pratiche condivise, costumi, ethos. A volte, molto spesso, in distinzio-
ni aspre, in “noi” e “loro”, a volte, in “noi contro di voi.” A volte, molto spesso 
– il Novecento e la storia recente stanno lì a mostrarlo – quello che prima era 
solo un sentimento nazionale si oggettiva in lutti, corpi immobili e macerie.

È professore associato di Filosofia politica all’Università 
degli Studi Suor Orsola Benincasa di Napoli. Studioso del 
pensiero tedesco e francese del Novecento, è membro del 
direttivo dell’Associazione Italiana Walter Benjamin.

MASSIMO
PALMA



103ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Esperienza: dato oggettivo o vissuto soggettivo?

“Esperienza” è uno di quei concetti che permette un’interessante inter-
sezione tra filosofia e scienza. Quando, infatti, nominiamo la sola parola 
esperienza, veniamo immediatamente ricondotti a qualcosa che si dà og-
gettivamente, che è appunto esperibile, valutabile in un contesto intersog-
gettivo e mediante le stesse modalità di analisi. Questo rimando è tuttavia 
indice di una torsione che il concetto di esperienza ha subìto nel corso della 
storia: ciò che siamo indotti a valutare oggettivamente, ciò cui riconoscia-
mo le caratteristiche della massima generalità, ripetitività e riproducibilità, è 
solo una porzione di esperienza valutabile. È precisamente quella porzione 
di esperienza che noi chiamiamo esperimento.

La riduzione dell’esperienza a esperimento corrisponde a uno di quei 
punti nevralgici della storia umana che siamo indotti a chiamare moderni-
tà e che, nella sua essenza, implica una modificazione radicale del nostro 
modo di stare di fronte all’ente, alla totalità di ciò che esiste e di cui facciamo 
parte. L’esperienza, infatti, può divenire esperimento, e cioè dato, sinoni-
mo del massimamente oggettivabile e universalizzabile, soltanto se essa 
qualifica un esterno che si contrappone a un interno: in una sola parola è 
soltanto se essa diviene l’obiectum, il posto, contrapposto a un subiectum, 
alla soggettività, che ha la facoltà di porre tutta la realtà a essa esterna come 
campo di esperienza sperimentabile. L’esperienza è fuori, e la soggettività 
è inesperibile nella misura in cui l’esperienza è circoscritta al mero dominio 
dell’empirico.

L’aggettivo “empirico” viene dal greco empeiria, che traduciamo con 
esperienza ma che ha uno spettro semantico decisamente più ampio rispet-
to all’appiattimento sul dato oggettivo ed esteriore. Nella parola esperienza 
risuonano infatti il rischio, il tentativo, la prova, il pericolo, che alludono sia 
alla dimensione passiva – come nel caso dell’esperimento – sia alla dimen-
sione attiva dell’esistenza. “Esperienza” non è soltanto l’oggettivamente 
quantificabile, ma anche il soggettivamente qualificabile. Ciò che nella tor-
sione moderna dell’esperienza all’esperimento abbiamo perduto è la dimen-
sione attiva, soggettiva, qualitativa dell’esperienza. 

Il nostro tempo è il “tempo della povertà dell’esperienza”: siamo da un 
lato esposti a una costante amplificazione del campo dell’esperibile; dall’al-
tro lato, pur passando continuamente per esperienze, siamo divenuti inca-
paci di costruire esperienze qualificate, condivise e comunicabili.

È professoressa associata di Filosofia teoretica presso l’U-
niversità degli Studi di Napoli Federico II. Si occupa di pro-
blemi di teoria della conoscenza storica. Tra i suoi libri più 
recenti: La cura Goethe. Poesia e storia in B. Croce (2022).

ROSALIA
PELUSO



105ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Da quando le aspettative di vita si sono sensibilmente allungate, l’Orga-
nizzazione Mondiale della Sanità e le Scienze Mediche hanno incominciato 
a trattare l’invecchiamento come una vera e propria malattia.

Sono molti gli scienziati che da diverso tempo lavorano per comprende-
re i processi di invecchiamento e senescenza cercando soluzioni sempre più 
audaci, in modo da prevenire le patologie dell’età adulta e vivere quanto più 
tempo è possibile, ma in buona salute. La sfida è ardua perché quasi tutti 
gli esseri viventi sono programmati per portare avanti la specie e dopo il 
periodo riproduttivo in genere vanno incontro a decadimento e morte. La 
comunità scientifica e gli imprenditori da anni lavorano, studiano e investo-
no allo scopo di cercare l’elisir di lunga vita o, sfida ancora più ardua, rendere 
addirittura l’essere umano immortale.

Nel primo incontro abbiamo discusso le cause genetiche/molecolari, che 
regolano la vita e i motivi per cui la natura preferisce il ricambio, aprendo 
non poche discussioni filosofiche ed etiche sulla volontà e se fosse giusta 
l’immortalità. Ma quali sono gli strumenti per vivere così a lungo e per rag-
giungere l’immortalità? Per rispondere a questa domanda, bisogna farsi stra-
da in un pericoloso labirinto di soluzioni, promesse, truffe e speranze che 
spaziano dal campo della tecnologia digitale fino alle tecniche di medicina e 
ingegneria genetica che dalla fantascienza stanno diventando realtà. Al mo-
mento sono diverse le vie che stanno percorrendo gli scienziati per provare 
a forzare il destino che la natura riserva a tutti gli esseri viventi: trovare i geni 
che manipolano l’invecchiamento e usarli a nostro vantaggio; clonare parti 
del corpo e sostituirle nel tempo con quelle vecchie; fermare il metabolismo 
con la criogenia e poi riparazioni cellulari attuate con la microrobotica, o con 
la bionica, aggiustando nel dettaglio tutto quello che invecchia e si rovina nel 
nostro corpo e addirittura diventare immortali clonando il nostro cervello e, 
forse, la coscienza in un cloud. 

Tutto questo è supportato da un movimento filosofico, il transumane-
simo, che auspica il passaggio dall’Homo Sapiens al postumano cercando, 
attraverso il progresso tecnologico e scientifico, il meccanismo per il po-
tenziamento delle capacità fisiche e cognitive dell’essere umano, fino alla 
progressiva liberazione dai limiti determinati dalla corporeità. 

Se tutto questo accadrà, la domanda che resta è: esisterà ancora l’essere 
umano?

Si occupa di studi in vivo e in vitro di malattie oncologiche, 
neurodegenerative ed endocrino-metaboliche, Farmaco-
genomica dei tumori e del diabete mediante tecniche di 
sequenziamento, pyrosequencing e analisi di mutazioni.

GIUSEPPE
PERRUOLO



107ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

La distinzione tra Soggettivo e Oggettivo che ha guidato le sedute di 
Adotta un filosofo + uno scienziato tenute nel 2023 è uno dei punti più con-
troversi della filosofia occidentale. Si tratta di una distinzione evidente o di 
una fuorviante invenzione della filosofia post-cartesiana? Occorre guardarsi 
dall’assumere dei cliché e apprendere a guardare criticamente alla distinzio-
ne stessa, coglierne il carattere determinato e i punti di difficoltà di fronte 
a problemi complessi ma anche tener conto dei casi in cui essa può servire 
almeno come codificazione di senso comune di obblighi epistemologici che 
facciamo bene a difendere. Per fortuna ho avuto come partner negli incontri 
con gli studenti uno scienziato tutt’altro che dogmatico come David Iacopini 
e i nostri interventi sono stati spesso convergenti. 

Il mio intervento partiva in genere da un dato storico. La distinzione Sog-
gettivo/Oggettivo non è rilevante in filosofia fino all’età moderna – la distin-
zione classica dell’età antica, quella tra apparenza e verità, ha un significato 
molto diverso e più ampio – e viene costruita, in ultima analisi, sulla base di 
un solo caso centrale: quello delle qualità sensibili come il colore, l’odore, 
il suono, etc., che definiscono sia il criterio per eccellenza di quello che è 
soggettivo (e dunque tendenzialmente inesistente, irreale) sia il criterio di 
che cosa è oggettivo (la spiegazione in termini corpuscolari od ondulatori 
dei processi di interazione fisica tra i corpi).  Appare facile mostrare l’im-
possibilità di catturare tutti i casi in cui distinguiamo tra fatti oggettivi e 
interpretazioni soggettive a partire da questo modello. Ancora più facile è 
mostrare che non esistono meri fatti, e che essi non sono constatabili senza 
procedure che li selezionano e che variano nel corso del tempo. 

La distinzione tra soggettivo e oggettivo conosce dunque punti critici, è 
porosa, ha punti di indecidibilità. Ma non ho voluto inscenare una piccola re-
plica della distinzione contemporanea tra gli antirealisti come Wilfrid Sellars 
o Malcom McDowell e i realisti come Hillary Putnam o Maurizio Ferraris. Ho 
preferito porre un compito. Ho tracciato questa distinzione tra le forme del 
ragionamento quotidiano: 

- Spiegare un fatto, cioè un evento o un processo
- Prevedere un fatto, cioè un evento o un processo
- Classificare, creare distinzioni e nomenclature
- Comprendere e interpretare atti altrui
- Scegliere, stabilire un piano d’azione
- Valutare, giudicare secondo una gerarchia
La domanda era: ce ne è qualcuna per la quale non sceglieremmo di 

partire da dati o di non cercare dati documentabili per supportare il nostro 
ragionamento? E viceversa ce ne è qualcuna per la quale pensiamo che sia 
possibile un’oggettività assoluta? Le risposte variavano e spesso non coin-
cidevano con la mia, ma tutte rilevavano che ci sono senz’altro dei vincoli 
che richiediamo per ogni tipo di ragionamento e che tuttavia questi vincoli 
variano molto. Porosità e inevitabilità della distinzione tra soggettivo e og-
gettivo sono emersi insieme nel discorso collettivo, esercizio di quell’ultima 
e fondamentale forma di ragionamento che è la riflessione, l’esercizio del 
pensiero critico. 

È professore ordinario di Storia della Filosofia. Autore di 
molti studi su Leibniz e sugli altri grandi razionalisti, lavora 
da anni anche a una rinnovata didattica per rafforzare le 
capacità argomentative e critiche. Nel 2022 è stato eletto 
nel Consiglio di Amministrazione dell’Università degli Studi 
di Salerno.

FRANCESCO
PIRO



109ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

La ragione come rivoluzione dell’intelletto.  
Filosofia e scienza a confronto nel pensiero di Hegel

Nelle sue lezioni di estetica, Hegel definisce la modernità come «la pro-
sa del mondo», in cui «ogni vivente isolato rimane nella contraddizione di 
essere a sé per sé stesso come questo conchiuso uno, ma di dipendere al 
contempo da ciò che è altro, mentre la lotta per la soluzione della contraddi-
zione non va oltre il tentativo e la continuità di questa guerra permanente». 
Sin dai primi frammenti giovanili, la responsabilità delle diverse forme di 
scissione da cui è affetta la modernità è ascritta alla figura dell’intelletto, 
ovvero a quella che, riprendendo Lessing, Hegel definisce «la fredda erudi-
zione che con morti segni si imprime nel cervello». 

Poiché Hegel ha sempre criticato la forma di sapere tipica della moder-
nità, operando una radicale messa in discussione dei fondamenti dell’epi-
stemologia moderna e, in particolare, del tradizionale binomio soggetto-og-
getto, può apparire perlomeno pretestuoso assegnare all’intelletto un ruolo 
fondativo nella sua teoria della conoscenza. Tuttavia, se per un verso esso è 
la facoltà dell’astrazione e della limitazione, che lascia sussistere le opposi-
zioni di determinato e indeterminato, di finitezza e infinitezza, l’una accanto 
all’altra, perdendosi così in un regresso infinito, che soltanto il sapere razio-
nale può interrompere, per un altro verso appare già come intrinsecamente 
razionale, in quanto è momento di determinazione del contenuto e, perciò, 
strumento di comprensione dell’alterità. Emblematiche, in tal senso, sono 
le pagine della Prefazione alla Fenomenologia dello spirito, nelle quali Hegel 
afferma che la forza astrattiva dell’intelletto si configura come «la potenza 
più mirabile e più grande», anzi «la potenza assoluta».

Allora come curare la malattia, se il rimedio sembra essere la causa di 
quello stesso male? Hegel ritiene che il solo modo per pervenire a una forma 
autentica di conoscenza consista nell’integrare l’astrazione nel quadro del 
sapere. Ciò che è in gioco in questa proposta teorica, è la possibilità di una 
fondazione oggettiva della conoscenza, che colloca la soggettività in una 
dimensione inospitale e che la costringe a riformulare le proprie categorie 
per pervenire a una più autentica unità di pensiero e mondo. In altre pa-
role, la razionalità strumentale, incarnata dall’intelletto tecnico-scientifico, 
deve farsi spirito. Non più, dunque, un’opposizione di intelletto e ragione, 
di oggettivo e soggettivo, di scienza e filosofia, bensì una loro interazione 
reciproca, fondata sull’istanza di considerare l’essere umano nella sua inte-
rezza. In questa capacità di fuoriuscire da un modello conoscitivo operante 
tramite astratte identificazioni e scissioni per cogliersi come inquietudine 
e movimento, risiede il significato più profondo della dialettica hegeliana.

È assegnista di ricerca in Filosofia morale all’Università de-
gli Studi di Napoli Federico II e docente all’Università degli 
Studi Roma Tre. Ha svolto il dottorato di ricerca alla Sapien-
za Università di Roma e alla Friedrich-Schiller-Universität di 
Jena. È stata borsista presso l’Istituto Italiano per gli Studi 
Storici di Napoli (2019-2021), e borsista DAAD presso la FSU 
di Jena (2017) e la Bauhaus-Universität di Weimar (2014). I 
suoi campi di ricerca includono la filosofia classica tedesca 
e il pensiero italiano tra Otto e Novecento. È autrice del libro 
La meraviglia del barbaro. L’intelletto negli scritti jenesi di 
Hegel (1801-1805), pubblicato dall’editore il Mulino nel 2022.

FEDERICA
PITILLO



111ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Della misura

Sin dall’antichità, il problema dell’osservare e del misurare è stato ogget-
to di riflessioni filosofiche. La nascita della scienza moderna, fatta risalire 
a Galileo e Newton, coincide con lo sviluppo dei primi strumenti ottici di 
precisione. La dicotomia scienza/osservatore viene quindi risolta in virtù 
della possibilità di osservare con precisione. In quel contesto storico diven-
ta possibile osservare con precisione il moto dei corpi celesti e poter così 
confrontare le osservazioni sperimentali con le leggi del moto planetario 
elaborate in un modello teorico. Nasce, o meglio viene codificato, il metodo 
scientifico!

L’osservazione è oggettiva, immutabile e definitiva. Gli scienziati sono 
quindi tenuti a un criterio di oggettività e tutto ciò che non è osservabile è 
non scientifico in quanto non oggettivo. Ciò che “è” deve poter essere osser-
vato. Nel ‘600 Newton e Huygens discutono a lungo sulla natura della luce: 
particella o onda? Poi accade che Young osservi l’interferenza, caratteristica 
delle onde, e l’ipotesi di Newton viene abbandonata.

La scienza procede a strappi. Si cerca conferma alle ipotesi di insigni 
scienziati e si incappa in alcune incongruenze: nascono nuove idee. Così nel 
tentativo di spiegare una misura oggettiva, quella dello spettro di emissione 
di un corpo nero, si capovolge il paradigma della fisica classica. Nasce la Mec-
canica Quantistica. I tentativi, autorevoli al punto da coinvolgere Einstein, di 
ripristinare l’oggettività, questa volta nel suo aspetto deterministico, porta-
no nuove e più profonde incongruenze.

Il secolo della relatività porta con sé la necessità di soggettivare la misu-
ra. L’oggetto e il soggetto dell’indagine scientifica si (con)fondono in un’unica 
realtà fisica “entangled” in cui per determinare l’uno bisogna saper descri-
vere l’altro e per poter descrivere l’altro bisogna sapere come le due entità 
interagiscono. Così l’uomo di scienza da osservatore esterno e oggettivo 
diviene parte del tutto, causa ed effetto allo stesso tempo del risultato di 
una misura.

Oggi sappiamo, ma non è detto che un domani non saremo convinti del 
contrario, che tutto ciò che è conoscibile deve poter interagire con i suoi 
osservatori. Sappiamo, dunque, che anche la scienza richiede inter-acta per 
essere compresa. Siamo oramai immersi in una nuova era del sapere nella 
quale da soli è impossibile comprendere. Solo inter-agendo con altri da me, 
che siano oggetti o con-soggetti del mio osservare, potremo cumprendere 
la realtà.

Nato nel 1969, si è laureato cum laude in Fisica nel 1995 
presso l’Università degli Studi di Napoli Federico II, prose-
guendo i suoi studi con il dottorato in Fisica conseguito nel 
1999. Sin da allora si occupa sperimentalmente di effetti 
quantistici in ottica. Dal 2002 è ricercatore presso l’Istitu-
to SPIN del CNR, a Napoli. Dal 2019 insegna Ottica e Infor-
mazione quantistica al corso di laurea magistrale in Fisica 
dell’Università degli Studi di Napoli Federico II.

ALBERTO
PORZIO



113ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Esiste una notevole differenza tra esperienza soggettiva e dimensione 
oggettiva dello spazio e del tempo che è fortemente legata alla prospettiva 
da cui vengono considerate queste due nozioni. L’esperienza soggettiva si 
riferisce all’esperienza individuale e personale di uno spazio e di un tem-
po. È l’esperienza che ciascuno di noi ha del mondo circostante e del fluire 
del tempo. L’esperienza soggettiva dello spazio e del tempo può variare da 
persona a persona e può essere influenzata da fattori come la percezio-
ne, l’attenzione e le esperienze personali. Ad esempio, due persone che si 
trovano nello stesso spazio e nello stesso momento potrebbero percepi-
re l’ambiente in modo diverso a causa delle loro diverse esperienze e pro-
spettive. La dimensione oggettiva dello spazio e del tempo si riferisce alle 
proprietà fisiche e alle misurazioni oggettive di spazio e tempo. In fisica, lo 
spazio è comunemente descritto come una dimensione tridimensionale in 
cui gli oggetti occupano posizioni relative l’uno rispetto all’altro. Il tempo, 
invece, è considerato come una dimensione in cui gli eventi si susseguono in 
ordine cronologico. La dimensione oggettiva dello spazio e del tempo viene 
studiata e descritta attraverso modelli scientifici e teorie come la relatività 
di Einstein. Queste teorie cercano di spiegare le caratteristiche oggettive 
dello spazio e del tempo, come la dilatazione temporale o la curvatura dello 
spazio-tempo. Con i ragazzi in classe abbiamo cercato di vivere la differenza 
fra esperienza soggettiva e oggettiva, facendo riferimento alle metafore del 
linguaggio. Dapprima, i ragazzi hanno verificato, fisicamente, l’impossibilità 
di ridurre la distanza fra loro a zero, e l’inconsistenza della distanza fisica 
stessa se ricalcolata in termini di relatività ristretta (per esempio, all’80% 
della velocità della luce, 10 metri divengono 6, e così via). Sempre facendo 
leva sul linguaggio, i ragazzi hanno ragionato sulle apparenti stranezze del 
nostro riferirci al tempo e allo spazio come se fossero intercambiabili, come 
quando diciamo che le cose vanno meglio (o peggio) anche se, difatti, non 
vanno da nessuna parte. In sintesi, l’esperienza soggettiva dello spazio e del 
tempo si riferisce alla nostra personale percezione ed esperienza di questi 
concetti, mentre la dimensione oggettiva si riferisce alle proprietà fisiche e 
alle misurazioni oggettive di spazio e tempo secondo i modelli scientifici.

È professore ordinario di Paleontologia presso il Diparti-
mento DISTAR dell’Università degli Studi di Napoli Fede-
rico II.

PASQUALE
RAIA



115ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Oggettivo/Soggettivo nella scienza

Soggettivo è ciò che riguarda il Soggetto e le sue percezioni; Oggettivo 
è ciò che riguarda oggetti, fatti. La distinzione appare semplice, è sogget-
tivo ciò che può venire interpretato dall’uomo; è oggettivo ciò che è incon-
futabile. Ma non è così banale, nemmeno nella scienza.

È indubbio che la scienza sia basata su fatti e quindi è considerata og-
gettiva ma bisogna considerare alcune variabili: tempo, spazio, riferimento.

Il tempo. Non è necessario invocare Einstein, basta pensare al tempo 
che scorre e che fa cambiare le cose. Anche la scienza evolve. A volte in 
maniera macroscopica, come quando si è passati dalla teoria Tolemaica 
(con la Terra al centro di tutto) a quella Copernicana (è la Terra che ruota 
intorno al Sole); altre in maniera più graduale. Ai più non è nota l’evoluzio-
ne tecnologica alla base della strumentazione medica; tuttavia, essa, ine-
sorabile, porta a diagnosi sempre più precise, terapie più personalizzate.

Lo spazio. Ciò che è vero nella parte del globo “più evoluta”, spesso non 
lo è in altre zone, dove ancora ci si affida ad antiche tradizioni, miste di 
conoscenze erboristiche, sapienza e un pizzico di misticismo.

Il riferimento. Culturale, sociale che, inevitabilmente, influenza ciò in 
cui crediamo. Soprattutto per quanto concerne le teorie che si affacciano 
all’orizzonte. C’è vita nell’Universo oltre noi? Esistono universi paralleli? 
E i tunnel spazio-temporali? Ma c’è anche il riferimento fisico, quello che, 
quando stiamo fermi sulla banchina di una stazione col fazzoletto bian-
co in mano, ci porta a dire che il treno è partito; mentre chi è sul treno, 
una volta raggiunta una velocità costante, non si accorge del movimento, 
chiacchiera, come fosse ad un bar.

Oggigiorno, a queste variabili si aggiungono strumenti, essi stessi real-
tà, che modificano ciò che è intorno a noi.

La realtà aumentata, che accresce le potenzialità dei nostri sensi; quella 
virtuale, che ci fa vivere esperienze immersive, talmente realistiche che ci 
portano a muoverci.

I robot. Sempre più antropomorfi e con capacità più avanzate, tali da 
essere inseriti in contesti umani, domestici, ospedalieri.

L’intelligenza artificiale. Cos’è? Un codice, per quanto lungo e comples-
so, una sequenza di bit. Ma quali sono le sue potenzialità? Enormi! Per 
alcuni pericolose.

Sono passati una settantina di anni da quando Asimov scrisse La trilo-
gia della fondazione, un attimo rispetto alla storia dell’uomo, e le cose che 
immaginava in parte sono state già realizzate. Difatti, ciò che immaginia-
mo, non è già in qualche modo vero? Come potrebbe la mente ipotizzare 
qualcosa di irrealizzabile. Spesso, è solo questione di tempo. Dare il tempo 
alla scienza di accumulare granelli di conoscenza.

Alla domanda “Esistono regimi diversi di verità?” risponderei senza 
dubbio sì. E tu?

Professore di seconda fascia per il SSD ING-INF/06 Bio-
ingegneria elettronica e informatica, con abilitazione alla 
prima fascia. Nel 2020 si trasferisce al DIETI dell’Univer-
sità degli Studi di Napoli Federico II. Dall’A.A. 2020-2021 
è membro del collegio del dottorato in Ingegneria dell’In-
formazione, Università degli Studi Mediterranea di Reggio 
Calabria.

MARIA
ROMANO



117ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Ogni giorno guardiamo, tocchiamo, respiriamo, percepiamo il mondo 
esterno che ci circonda. È il nostro mondo macroscopico, e spesso pen-
siamo “questo mi piace, è buono, bello, che odore meraviglioso, come è 
pesante questa pietra”, e così via. Queste esperienze sensoriali sono sog-
gettive perché appartengono a ciascuno di noi, e il loro valore, la loro in-
tensità dipendono dalla nostra sensibilità personale. Tuttavia, esse sono 
spesso il frutto di una meravigliosa organizzazione microscopica, invisibile, 
che i chimici cercano di capire e interpretare attraverso modelli oggettivi, 
i cui attori sono i mattoncini della materia con cui è fatto il mondo: atomi, 
ioni e molecole.

Dall’osservazione macroscopica soggettiva può partire quindi la sco-
perta di questo mondo microscopico oggettivo, per scoprirne segreti e 
curiosità. La chiave per comprenderlo è riconoscere la stupenda organiz-
zazione, la rigorosa e nascosta capacità che hanno gli atomi di intendersi 
tra loro, una bellezza che i chimici amano osservare, capire e riproporre.

In questo percorso abbiamo riconosciuto sostanze essenziali per 
la nostra vita, come l’acqua o il sale; o altre di fascino seducente, come 
i diamanti; oppure di interesse emergente, quali i nanotubi e il grafene; 
o ancora aggressive e potenzialmente indesiderate, che devono le loro 
proprietà esclusive alla natura degli atomi e al modo in cui essi sono legati 
tra loro. E a volte, pur avendo queste sostanze la stessa composizione 
chimica, hanno proprietà che riflettono semplicemente il loro diverso or-
dine microscopico.  Questa è dunque la palestra in cui il chimico si esercita 
quotidianamente: un continuo ondeggiare tra come la materia ci appare e 
perché, per capire il mondo che ci circonda e migliorarlo su basi razionali.

Insegna Chimica inorganica presso il Dipartimento di Scien-
ze Chimiche dell’Università degli Studi di Napoli Federico 
II. Il suo campo di interesse riguarda lo studio di composti 
molecolari di metalli di transizione, con applicazioni nella 
produzione di biocarburanti e composti bio-based e nello 
sviluppo di molecole bio-attive di nuova generazione.

FRANCESCO
RUFFO



119ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Lo scienziato (l’infettivologo Ivan Gentile) ci ha mostrato come si svolge 
una ricerca secondo il metodo scientifico, quello oggettivo per eccellenza, 
giacché prescinde da punti di vista e interessi individuali. Il problema però 
è che le cose divengono oggetti. Un oggetto richiama cioè un processo di 
oggettivazione in cui è coinvolta la controparte, ovvero il soggetto. Anche 
l’oggetto scientifico è “ritagliato” in base a scelte, ipotesi, priorità, proce-
dure: tutti aspetti soggettivi, specialmente nel senso di variabilità storica. 
Del resto, ci sono innumerevoli cose che forse non sapremo mai, semplice-
mente perché non hanno destato il nostro interesse, o non hanno attratto 
la mente, o non sono state percepite. Una coerente oggettivazione, per-
tanto, non rimuove ma valuta il lato soggettivo, secondo una dialettica di 
reciproca delimitazione. La ricerca della verità è proprio la consapevolezza 
che c’è, anzi va rivendicata una differenza tra soggettività e oggettività, 
ma che tale differenza non è localizzata in un punto esatto, non è data in 
assoluto. Riconoscere il processo di oggettivazione; imparare a stabilire 
dinamicamente la differenza soggettivo-oggettivo è un buon punto d’in-
contro tra scienza e filosofia.  

Un incontro che vale anche in ambito morale. Qui la soggettività non 
può per definizione mancare. Una questione morale mi pone un dilem-
ma su cosa fare e non fare; e il dilemma sorge perché manca una nor-
ma universalmente oggettiva, ovvero perché una norma c’è, però io la 
riconosco solo dal conflitto tra essa e le mie credenze, i miei interessi, le 
mie inclinazioni. Una norma ci deve essere, ma la prospettiva individua-
le è irrinunciabile, altrimenti non ci sarebbe alcun dilemma né saremmo 
soggetti morali. Abbiamo così discusso se esista un’oggettività morale, se 
un simile concetto non sia un ossimoro. Gli studenti hanno in larga parte 
privilegiato l’ossimoro. Ma lo hanno fatto dibattendo sulla differenza tra 
individuo e norma; tra come si vedono e come vengono visti; come stanno 
e come dovrebbero stare le cose. Insomma, anche in modo spiazzante, 
hanno interrogato sé stessi alla ricerca dell’oggettività. 

Insegna Filosofia teoretica all’Università degli Studi di 
Salerno. La sua ricerca verte sulla cosmologia filosofica 
(storia e analisi del concetto di mondo) e sull’antropolo-
gia filosofica (storia e analisi del concetto di humanitas). 
È membro del comitato direttivo della Helmuth Ples-
sner Gesellschaft, rete internazionale per la promozione 
dell’antropologia filosofica.

MARCO
RUSSO



121ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Nel mio ruolo di ricercatore in Genetica, mi occupo di studiare i geni 
responsabili dello sviluppo sessuale degli insetti dannosi per l’agricoltu-
ra e per la salute umana. Il metodo scientifico, insieme alla conoscenza 
accumulata dai miei colleghi, rappresenta il fondamento imprescindibile 
del mio lavoro. Spesso formuliamo ipotesi soggettive, ma poi ci dedichia-
mo all’attività di laboratorio per isolare molecole di DNA e confermare 
tali ipotesi attraverso esperimenti ripetibili da altri ricercatori nella nostra 
comunità scientifica.

Un esempio di ciò è un mio esperimento di iniezione di un segmento 
di DNA purificato e derivato dal cromosoma Y nell’embrione di un insetto 
con cromosomi sessuali XX. Se, dopo tre settimane, dall’insetto iniettato 
nascerà un maschio XX, avrò dimostrato che quel DNA contiene la funzio-
ne genetica essenziale per la mascolinizzazione. Al contrario, se nascerà 
una femmina adulta XX, come accade normalmente, concluderò che quel 
segmento di DNA non contiene la funzione cercata (e dovrò continuare la 
ricerca).

Una volta che l’ipotesi viene confermata o smentita, si genera una 
conoscenza considerata oggettiva nella comunità di ricercatori della ge-
netica della determinazione del sesso. Anche i filosofi considererebbero 
questi dati di esperimenti fenomeni oggettivi e ripetibili, simili al fatto che 
versando acqua da una brocca in un bicchiere, essa scorra verso il basso.

Tuttavia, la differenza tra Oggettivo e Soggettivo inizia a sfumare quan-
do consideriamo come il ricercatore rappresenta mentalmente la comples-
sa e in gran parte sconosciuta funzione molecolare del segmento di DNA 
all’interno delle cellule e degli organismi. La genetica ha dei limiti tecnici e 
conoscitivi che lasciano spazio all’immaginazione e, di conseguenza, alla 
soggettività, ma ovviamente quest’ultima non viene discussa negli articoli 
scientifici, poiché ci si attiene a ciò che può essere descritto e condiviso.

Persino la valutazione dello stesso lavoro sperimentale da parte di re-
visori incaricati dall’editore di una rivista scientifica è influenzata da analisi 
in parte soggettive e in parte oggettive. Alla fine, sarà l’editore a trarre 
conclusioni oggettive dalle diverse valutazioni e a prendere una decisione 
sull’accettazione e pubblicazione dello studio scientifico. Anche in questi 
altri aspetti pratici della ricerca scientifica, ci troviamo a dover fare affida-
mento sull’approssimazione all’oggettività.

È professore associato di Genetica presso il Dipartimento 
di Biologia dell’Università degli Studi di Napoli Federico II. 
È membro dell’Associazione Genetica Italiana (AGI), e della 
società Naturalisti di Napoli.

GIUSEPPE
SACCONE



123ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Quest’anno l’esperimento Adotta un filosofo + uno scienziato, all’abbor-
daggio di aule scolastiche stracolme di aspettative, si è arricchito per il rad-
doppiato incontro. Abbordaggio da parte di creature misteriose, gravate di 
una denotazione così ingombrante come Filosofo o Scienziato, catapultate lì 
per l’iperattività di professori determinati a scavalcare gerarchie preside-do-
cente-discente e a fortificare la scuola aprendola all’imprevedibile. 

La dicotomia sulla quale sono stati costruiti gli incontri di quest’anno, 
Soggettivo/Oggettivo ha lasciato ancor più spazio all’improvvisazione sel-
vaggia di relatori e uditori. Come esempio riferisco della tabella a due co-
lonne presentata dal prof. Felice Masi, fenomenologo, che mette giù in lista 
concetti di soggettività e oggettività complementari, con lo scienziato che 
partecipa al gioco di smontarla. Costui, cercando di qualificare il risultato 
di un esperimento come oggettivo, indipendente dall’osservatore, risulta 
sempre meno convincente, specie se si tratta di nanofisica. Altro esempio, 
l’assurdo, come controparte scientificamente determinata della realtà og-
gettiva, contrabbandato dal professore di estetica Dario Giuliano, patafisico, 
con il quale la convivenza allo scienziato non dispiace, frequentando egli in-
determinazione e paradosso nella Fisica Quantistica. Ma, sotto la superficie, 
questo approccio dissacrante, accompagnato dalla possibilità di meditarci 
su, tra un incontro e l’altro, ha dato più spazio alla fantasia e reazione degli 
studenti. Seguendo le inclinazioni del prof. Masi, le categorie di spazio e tem-
po prendono ulteriori determinazioni, non più solo assoluto o relativo, ma 
virtuale e fantastico, fatte di viaggi interplanetari e di scienza e fantascienza, 
fino, inutile dirlo, alla morte del tempo all’orizzonte degli eventi di un buco 
nero e alla materia invisibile (dark matter). Negli altri incontri, l’esercizio del 
dubbio critico, del rovesciamento della prospettiva, arte che mantiene la 
distanza soggetto/oggetto o che la cancella, fino alla distruzione dell’oggetto 
(è difficile non pensare alla Ragazza con palloncino di Banksy che si autodi-
strugge, dopo essere stata aggiudicata all’asta) e, del pari, la digitalizzazione 
netta, per salti quantici, che emerge dall’indeterminazione che i fisici chia-
mano fluttuazione, propria della nanotecnologia. 

Su tutto questo rifulge l’inadeguatezza dello scienziato, più che del fi-
losofo, a fronteggiare il vasto orizzonte dell’immaginario dei ragazzi che la 
scuola avvicina alla realtà. 

…Guardano: nessuna qualità umana; 
non è un uomo, ma un’impotenza bipede…
Il sole trapelerà da un sottile spiraglio,
come una piccola ferita purulenta,
per celarsi sul polveroso scaffale,
dove si ammucchiano, l’uno sull’altro, i barattoli.
Il cuore di una fanciulla, bollito nello iodio.
Un rottame pietrificato dell’altra estate.
E ancora, su uno spillo, qualcosa che somiglia
alla coda disseccata di una piccola cometa...

da L’inno allo scienziato di Vladimir Majakovskij (traduttore a me ignoto)

Già professore associato in Fisica delle Basse Temperature 
presso l’Università degli Studi di Napoli Federico II; studio-
so della teoria della conduzione quantistica di elettroni nei 
materiali e della superconduttività. Svolge anche attività 
di divulgazione presso le scuole con l’Associazione Scienza 
e Scuola.

ARTURO
TAGLIACOZZO



125ADOTTA UN FILOSOFO + UNO SCIENZIATO 2023

Darwinismo e Lamarckismo, un dibattito sempre attuale

Anche quest’anno dell’iniziativa Adotta un filosofo + uno scienziato mi ha af-
fascinato la riproposizione del canovaccio che vede sfidarsi due aspetti apparen-
temente contrapposti nei percorsi della conoscenza. Per l’occasione rispolvero 
i concetti evolutivi a me particolarmente cari nel periodo della formazione uni-
versitaria. Come attualizzare il dualismo interpretativo dell’evoluzione che ha in 
Lamarck e Darwin gli inconsapevoli protagonisti dell’eterno agone? Per la breve 
durata della lettura di questo articolo stimolo il lettore sulla possibile coesistenza 
della opportunistica casualità del modello darwiniano e della visione determini-
stica lamarckiana. Ripropongo così i contenuti dibattuti nell’intervento al Liceo A. 
Gatto di Agropoli, applicati ai concetti evolutivi insiti nello sviluppo di un tumore. 

Nel cancro una serie di eventi genetici, mutazioni che attivano oncogèni e che 
inattivano oncosoppressori, favoriscono la proliferazione delle cellule e la loro 
sopravvivenza in condizioni altrimenti non compatibili con la vita delle normali 
cellule. A queste caratteristiche basate su alterazioni della sequenza del DNA 
trasmissibili alle cellule figlie, si sovrappongono quelle epigenetiche che, seppur 
ereditabili, non alterano la sequenza del DNA, quanto la struttura della cromatina 
e la conseguente (in)disponibilità dei geni ad essere espressi. I geni oncosoppres-
sori possono essere inattivati anche grazie a meccanismi epigenetici. 

Se andiamo a verificare gli attuali esiti del cancro sulla mortalità, scopriamo 
che i tumori rappresentano la seconda causa di morte con il 29% dei decessi 
in Italia, dopo le malattie cardio-circolatorie; al contrario, se verifichiamo i dati 
disponibili a metà del XIX secolo, scopriamo che la mortalità per cancro era sti-
mata intorno all’1%. Tuttavia, l’aspettativa di vita nel XIX secolo era ben inferiore 
rispetto a quella attuale, cosicché una ragionevole conciliazione delle evidenze 
epidemiologiche suggerisce che il cancro è una condizione legata all’età. In effet-
ti le cellule, invecchiando, subiscono danni al materiale genetico, prodromici di 
mutazioni e di alterazioni epigenetiche che favoriscono lo sviluppo dei tumori. 

La teoria darwiniana, l’oggettivo, nel senso di concetto ampiamente affer-
mato all’interno della comunità scientifica, ben si presta alla descrizione della 
progressione tumorale, in quanto la casualità degli eventi mutazionali a carico 
delle cellule si espone al filtro selettivo di nuove combinazioni di assetti genetici 
compatibili con una aumentata fitness proliferativa e di resistenza a meccanismi 
di controllo; in questo percorso, molte cellule soccombono per incompatibilità dei 
corrispondenti assetti genetici con la sopravvivenza. 

E il soggettivo? Nel contesto di riferimento, vedrebbe la cellula del tumore 
cambiare il suo fenotipo e adattarsi a un non previsto stato di numerose genera-
zioni cellulari alle spalle e di alterato ambiente interno (accumulo progressivo di 
mutazioni genetiche e alterazioni epigenetiche). Un programma predeterminato 
e in continua evoluzione, basato su una intrinseca capacità di trasmettere queste 
caratteristiche alla progenie di cellule tumorali, e di acquisirne di nuove. 

Una interpretazione soggettiva, la mia, di un complesso fenomeno biologi-
co, stimolata dal piacere di discutere di Saperi con una attenta platea di giovani 
menti, e che qui sottopongo all’attenzione del lettore. 

Lamarck ne sarebbe stato felice! 

È professore di Biologia molecolare presso il Dipartimento 
di Medicina molecolare e Biotecnologie mediche dell’U-
niversità degli Studi di Napoli Federico II. I suoi studi più 
recenti si focalizzano sulla biologia dei tumori e sulla ri-
cerca di strategie terapeutiche innovative per il cancro 
mediante approcci biotecnologici. È l’attuale coordinatore 
del corso di laurea triennale in Biotecnologie per la Salute 
dell’Ateneo federiciano.

NICOLA
ZAMBRANO





La Fondazione Campania dei Festival ringrazia tutti i filosofi 
e gli scienziati che hanno aderito al progetto, i dirigenti scolastici, 

i docenti, il personale tutto e in particolare gli studenti 
che hanno partecipato attivamente alle lezioni.

Finito di stampare nel mese di settembre 2023
presso Grafica Metelliana – Mercato San Severino (SA)



PROGETTO  DI  FORMAZIONE  RIVOLTO  
ALLE  SCUOLE  SUPERIORI

fondazionecampaniadeifestival.it

ADOTTA UN FILOSOFO+UNO SCIENZIATO 2023

in collaborazione con


	il progetto
	Presidente regione campania
	Presidente fondazione campania dei festival
	direttore artistico 
	fondazione campania dei festival
	le scuole
	gli alunni
	filosofi
	+
	scienziati
	massimo
	adinolfi
	antonello
	astarita
	giovanni
	bisogni
	antonio
	branca
	daniela
	calabrò
	michele
	capasso
	nicola
	capone
	antonio
	cavaliere
	agostino
	cera
	fabio
	ciaramelli
	giovanni
	covone
	marianna
	crispino
	rosanna
	del gaudio
	alessia
	farano
	angelo
	fierro
	luciano
	gaudio
	gianluca
	giannini
	dario
	giugliano
	giulio
	goria
	david
	iacopini
	alessandro
	iannace
	luca 
	lo sapio
	pietro
	maffettone
	francesco
	mancuso
	felice
	masi
	paolo
	massarotti
	antonello
	merlino
	GIUSEPPE
	MORO
	francesco
	oriente
	massimo
	palma
	rosalia
	peluso
	giuseppe
	perruolo
	francesco
	piro
	federica
	pitillo
	ALBERTO
	PORZIO
	pasquale
	raia
	maria
	romano
	francesco
	ruffo
	marco
	russo
	giuseppe
	saccone
	arturo
	tagliacozzo
	nicola
	zambrano

